
A História da Recusa pela Liderança Adventista da Doutrina da Justificação 
pela Fé de Jones e Waggoner
  

"Estas coisas lhes sobrevieram como exemplos,I Coríntios 10:11) 

APRESENTAÇÃO 

A despretensiosa reunião de delegados à assembléia de 1888 da Associação Geral dos Adventistas 
do Sétimo Dia em Mineápolis tornou-se o ponto crucial de intenso interesse na Igreja Adventista do 
Sétimo Dia em amplitude mundial.

• O que realmente aconteceu em 1888?

• Quais eram as questões doutrinárias envolvidas?

• Quem eram as personalidades envolvidas?

• Quais foram os resultados que se seguiram? 

Este livro aborda essas e outras indagações vitais. Foi escrito originalmente como um documento 
confidencial para a Associação Geral. Agora está atualizado e divulgado em resposta a numerosos 
pedidos por todo o mundo. Em muitas declarações anteriormente não publicadas de Ellen G. White 
esta obtém permissão de falar livre e francamente quanto aos temas de 1888 que são de soberano 
interesse. O cerne dessas declarações era desconhecido à maioria de seus contemporâneos. O que 
ela diz se tornará uma surpresa a muitos nesta geração.

Donald K. Short e Robert J. Wieland (foto) são ministros ordenados com um total conjugado de 
quase 100 anos de serviço à Igreja Adventista do Sétimo Dia, 62 como missionários na África. A 

publicação deste livro foi iniciada pela Comissão de Estudo da Mensagem de 
1888 composta de leigos e ministros que desejam reviver aquela 
"preciosíssima mensagem".

O ministério pastoral de Robert J. Wieland inclui 25 anos na obra Adventista 
na África, como departamental, fundador da Voz da Esperança na África 
Oriental, bem como autor e editor da "Africa Herald Publishing House", e 
consultor d a "Adventist All Africa Editorial". Serve à igreja por mais de 55 
anos, vinte deles no Quênia e Uganda. É o fundador da Comissão para o 
Estudo da Mensagem de 1888.

Índice Geral 

Aviso: Estamos em construção! Os Capítulos e Apêndices que faltam serão incluídos tão logo seja
possível. O site: www.libros1888.com dispõe deste e de outros livros do pastor Wieland em 
espanhol.

 

   

Traduzido por AGB 

1888 Message Study Committee
[Comissão de Estudo da Mensagem de 1888]

http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page1.htm
http://www.libros1888.com/


915 Parks Avenue, SE Paris, OH 44669-9746 USA
P.O.Box 217, Chicago Park, CA 95712 USA

Copyright 1987 por Robert J. Wieland e Donald K. Short

Índice Geral
  
Abertura

• 1888 Re-Examinado   
• Índice Geral   
• Prefácio   

Capítulos

• 1. Por Que Examinar Nosso Passado Adventista?   
• 2. O Pecado de Deixarmos Nosso Primeiro Amor   
• 3. O Alto Clamor que Virá de Modo Surpreendente   
• 4. Aceitação ou Rejeição: Em Busca de um Enfoque Mais Nítido   
• 5. O Problema Fundamental: Como Avaliar a Mensagem de 1888   
• 6. Rejeição de Ellen G. White em 1888   
• 7. Um Exame Mais Detido das Confissões   
• 8. Um Momento de Crise: A Assembléia da Associação Geral de 1893   
• 9. Uma Falsa Justificação Pela Fé: Semeando a Semente da Apostasia   
• 10. Por Que Jones e Waggoner Perderam o Rumo   
• 11. As Crises Alfa e Ômega   
• 12. A Apostasia do Panteísmo   
• 13. Predições de Ellen White Sobre o Culto a Baal   
• 14. De 1950 a 1971   
• 15. De 1971 a 1987 e Depois   

 

 

Aviso: Estamos em construção!
Os Capítulos e Apêndices que faltam serão incluídos tão logo seja possível. O site:

www.libros1888.com dispõe deste e de outros livros do pastor Wieland em espanhol.

http://www.libros1888.com/
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page17.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page16.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page15.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page14.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page13.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page12.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page11.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page10.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page9.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page8.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page7.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page6.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page5.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page4.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page3.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page2.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/page1.htm
http://www.adventistas.com/biz/1888_reexaminado/index.html


Prefácio
  
 

Os autores mantêm a firme convicção de que Deus confiou aos adventistas do sétimo dia Sua última
mensagem de graça mais abundante para a humanidade. Esta mensagem deve suprir uma cura final 
para o problema do pecado, demonstrar justiça na humanidade crente, e vindicar o sacrifício de 
Cristo. Não pode entrar no reino do céu "coisa alguma contaminada, nem o que pratica abominação 
e mentira". 

Os autores também crêem que o Salvador tem um imensurável anseio de que Seu povo prepare o 
caminho para o Seu retorno. A mensagem que o Senhor enviou a este povo em 1888 teve o intento 
de completar Sua obra de graça nos corações humanos de modo a que o grande conflito pudesse ser 
trazido a um fim. Mas algo saiu errado um século atrás. O plano do Senhor foi frustrado e 
retardado. O que aconteceu? Por que esta longa demora? 

As luzes do farol de um século atrás diminuíram de intensidade e em muitos casos se extinguiram e 
desapareceram. Os pilares do adventismo se tornaram maculados. Nosso povo não abandonou 
verbalmente a confiança na segunda vinda de Cristo, mas a expectação de Seu próximo retorno se 
abateu. Muitos estão desorientados e confusos. O mundo presente atrai para as modas, 
divertimentos, e conforto egocêntrico. 

Mesmo em iluminadas comunidades adventistas do sétimo dia com uma rica herança histórica, o 
divórcio tem-se tornado quase epidêmico. O beber socialmente é um problema em nossos colégios e
universidades e em muitos de nossos lares. A maioria dos adventistas na América do Norte não tem 
uma clara concepção de um Dia da Expiação celestial ou de nossa singular obrigação com respeito a
temperança e domínio próprio em relação com isso. É impressionante como numa época de 
conhecimento humano explosivo, nós como um povo geralmente ainda temos somente um vago 
conceito do que Cristo está fazendo como Sumo Sacerdote neste Dia da Expiação final, e escassa 
simpatia com os Seus objetivos. E aquilo que não compreendemos não podemos comunicar ao 
mundo. 

É bem sabido que uma grande proporção de nossos jovens se ressente de claras convicções da 
identidade adventista do sétimo dia. Uma série de artigos na Adventist Review de junho de 1986 
reconhece um novo fenômeno:  jovens adventistas estão se unindo a igrejas observadoras do 
domingo (ver capítulo 13 deste livro). 

Ministérios independentes e grupos divididos proliferam. Escândalos financeiros e heresias 
fornecem material para os moinhos dos críticos. Sérias indagações são suscitadas quanto a se a 
Igreja Adventista do Sétimo Dia está destinada a se tornar outro segmento de Babilônia. 

A "mais preciosa mensagem" que o Senhor enviou a Seu povo quase um século atrás contém o 
"início" da solução de todos esses problemas. Foi uma mensagem de graça muito mais abundante. 
Nossas crescentes perplexidades são resultado direto, a colheita certa, de uma descrença, passada e 
atual, daquela mensagem de 1888. Quando a verdade é recusada, o erro sempre se precipita para 
preencher o vácuo. Mas nenhum problema é demasiado grande para ser retificado mediante o 
arrependimento. 



Sem maior delonga a igreja mundial deve conhecer a história completa de nossa confrontação de 
um século com Cristo. Ellen White freqüentemente comparava nossa falta quanto a 1888 com a 
rejeição Dele dois milênios atrás. Este livro reexaminará suas cartas e manuscritos, bem como 
declarações publicadas. Deve-se-lhe permitir que fale francamente, sem inibição. Quando a verdade
plena for compreendida, declarem-na estes autores de modo suficientemente claro, ou outros 
autores a ainda surgirem tendo nisso maior êxito, o arrependimento e reforma terão lugar e um povo
estará preparado para a vinda do Senhor. A mensagem laodiceana não falhará, mas resultará em cura
e restauração. 

A confiança de Ellen White é objetivamente sumariada numa breve mensagem escrita por seu filho 
pouco antes de seu falecimento: "Contei à Sra. Lida Scott como mamãe considerava a experiência 
da igreja remanescente, e de seu ensino positivo de que Deus não permitiria que esta denominação 
apostatasse tão completamente ao ponto de levantar-se outra igreja" (Carta, 23 de maio de 1915). 
Esta declaração deixa implícito que haveria na verdade apostasia bastante séria--mas o Senhor não 
permitiria que se tornasse total. Até sua morte ela abrigou a convicção de que o arrependimento 
denominacional por fim se daria. 

  

O que Dizia a Mensagem de 1888 

  

Este livro não tem o objetivo de reproduzir a própria mensagem em si. Vários outros trabalhos 
preparados pelos autores tentam fazê-lo 1. Mas para aqueles que não têm acesso a tais publicações 
ou às fontes originais, alistamos em forma bastante breve um resumo dos elementos singulares, 
essenciais daquela mensagem. Os leitores reconhecerão que esses conceitos estão em contraste com 
as idéias geralmente (ou oficialmente) tidas pelo nosso povo hoje (a documentação está disponível 
nos livros citados na nota de rodapé): 

(1) O sacrifício de Cristo não é meramente provisional mas eficaz para o mundo inteiro, de modo 
que a única razão pela qual alguém pode perder-se é preferir resistir à graça salvadora de Deus. Para
aqueles que por fim se salvarão, Deus foi quem tomou a iniciativa; no caso dos que se perderem, 
eles é que tomaram a iniciativa. A salvação é pela fé; a condenação é por descrença. 

(2) Assim, o sacrifício de Cristo legalmente justificou "todo homem", e literalmente salvou o mundo
da destruição prematura. Todos os homens devem-Lhe mesmo a sua vida física, crendo Nele ou 
não. Cada fatia de pão está assinalada com Sua cruz. Quando o pecador ouve e crê no puro 
evangelho, é justificado pela fé. Os perdidos deliberadamente negam a justificação que Cristo já 
efetuou por eles. 

(3) A justificação pela fé é, portanto, muito mais do que uma declaração legal de absolvição; ela 
transforma o coração. O pecador agora recebeu a expiação, que é reconciliação com Deus. Uma vez
que é impossível ser verdadeiramente reconciliado com Ele e não ser também reconciliado com a 
Sua santa lei, segue-se que a verdadeira justificação pela fé torna o crente obediente a todos os 
mandamentos de Deus. 

(4) Essa maravilhosa obra é cumprida mediante o ministério do novo concerto no qual o Senhor 
realmente escreve a Sua lei no coração do crente. A obediência é amada, e a nova motivação 
transcende o temor de estar perdido ou de espera de recompensa por estar salvo (qualquer dessas 
motivações é o que Paulo quer dizer com a frase "debaixo da lei"). O velho e novo concertos não 



são questões de tempo, mas de condição. A fé de Abraão capacitou-o  a viver sob o novo concerto, 
enquanto multidões de cristãos hoje  vivem debaixo do velho concerto devido a que a preocupação 
centralizada no eu é a sua motivação. O velho concerto era a promessa do povo para ser fiel; sob o 
novo concerto a salvação vem de crer nas promessas de Deus para nós, não de fazermos promessas 
a Ele.

(5) O amor de Deus é ativo, não meramente passivo. Como o Bom Pastor, Cristo está ativamente 
em busca da ovelha perdida. Nossa salvação não depende de buscarmos o Salvador, mas de crermos
que Ele está à nossa procura. Aqueles que estão perdidos finalmente continuam a resistir e desprezar
a atração de Seu amor. Esta é a essência da descrença. 

(6) Assim, é difícil estar perdido e é fácil ser salvo se se compreende e crê quão boas são as boas 
novas. O pecado é um constante resistir a Sua graça. Uma vez que Cristo já pagou a penalidade do 
pecado de todo homem, a única razão por que alguém pode ser condenado no final é a persistente 
descrença, uma recusa em apreciar a redenção provida por Cristo sobre a cruz e por ele ministrada 
como Sumo Sacerdote. O verdadeiro evangelho traz à lume essa descrença e conduz a um 
arrependimento efetivo que prepara o crente para o retorno de Cristo. O orgulho humano e o louvor 
e lisonja a seres humanos é incompatível com a verdadeira fé em Cristo, mas é um sinal seguro da 
persistente descrença, mesmo dentro da igreja.

(7) Ao buscar a humanidade perdida, Cristo seguiu o caminho completo, tomando sobre Si a 
natureza caída e pecaminosa do homem após a queda. Isso Ele fez para que pudesse ser tentado em 
todos os pontos como nós, e, contudo, demonstrar perfeita justiça "à semelhança de carne 
pecaminosa". A mensagem de 1888 aceita o termo "semelhança" como tendo o seu sentido óbvio, 
não o de dessemelhança. Justiça é uma palavra nunca aplicada a Adão em seu estado não caído, 
nem aos anjos sem pecado. Somente pode traduzir uma santidade que entrou em conflito com o 
pecado na decaída carne humana, e sobre ele triunfou.

Assim, "a mensagem da justiça de Cristo" que Ellen White endossou tão entusiasticamente na época
de 1888 está enraizada nessa única visão da natureza de Cristo. Se Ele tivesse assumido a natureza 
sem pecado de Adão antes da queda, o termo "justiça de Cristo" seria uma abstração sem sentido. 
Os mensageiros de 1888 reconheceram o ensino de que Cristo tomou somente a natureza sem 
pecado de Adão antes da queda como um legado do romanismo, a insígnia do mistério da 
iniqüidade que O mantém "afastado" e não "ao alcance da mão".

(8) Assim, nosso Salvador "condenou o pecado na carne" da decaída humanidade. Isso significa que
Ele superou o pecado pela lei; o pecado tornou-se desnecessário à luz de Seu ministério. É 
impossível ter a verdadeira fé neotestamentária em Cristo e continuar em pecado. Não podemos 
escusar o contínuo pecar declarando que "somos apenas humanos" ou que "o diabo me levou a fazê-
lo". δ luz da cruz, o diabo não pode forçar ninguém a pecar. Ser  verdadeiramente humano é ser 
semelhante a Cristo em caráter, pois Ele era e é plenamente humano, tanto quanto divino.

(9) Segue-se que o único elemento de que precisa o povo de Deus a fim de preparar-se para o 
retorno de Cristo é aquela genuína fé do Novo Testamento. Mas isto é precisamente o elemento de 
que carece a igreja. Ela se imagina doutrinária e experimentalmente "rica", de nada tendo falta, 
quando na verdade o seu pecado básico é uma patética descrença. A justificação é pela fé; é 
impossível ter fé e não demonstrar justiça na vida, porque a verdadeira fé opera pelo amor. As 
falhas morais e espirituais são o fruto de perpetuar o antigo pecado de Israel de descrença hoje, 
mediante a confusão de uma falsa justificação pela fé.



(10) A justificação pela fé desde 1844 é "a terceira mensagem angélica em verdade". Assim ela é 
maior do que aquilo que os reformadores ensinavam e as igrejas populares hoje entendem. É uma 
mensagem de graça abundante compatível com a verdade adventista singular da purificação do 
santuário celestial, uma obra contingente com a plena purificação dos corações do povo de Deus 
sobre a terra.

Há outros aspectos da mensagem de 1888 tais como reformas nos métodos de saúde e educação, 
mas nossa principal preocupação neste livro é o coração, como reconhecido por Ellen White--
justificação pela fé. Não é verdade que a mensagem de 1888 era oposta à organização eclesiástica 
(ver capítulo 10).

Significação da Mensagem Hoje

A história e mensagem de 1888 propicia uma chave para reconciliação com o Senhor Jesus. A 
grande "expiação final" se tornará realidade. "Haverá uma fonte aberta à casa de Davi [a liderança 
da igreja] e aos habitantes de Jerusalém [a igreja organizada] para pecado e para a impureza". 
Alguns, talvez muitos, desprezarão e rejeitarão essa fonte de que fala Zacarias, mas cremos que o 
cerne do coração do povo de Deus é honesto. Quando conhecerem a verdade plena, responderão. "O
teu povo estará disposto no dia do Teu poder", declara o salmista. O gênio latente do adventismo 
ainda perceberá e receberá verdades agora percebidas palidamente. A despeito de oposição dentro 
da estrutura eclesiástica, a consciência adventista ainda reconhecerá o testemunho de Ellen White 
sobre 1888 como sendo uma genuína manifestação do espírito de profecia, "o testemunho de Jesus".
Em seu impacto sobre corações honestos, a verdade é invencível.

O mundo e o universo aguardam aquele outro anjo que desce do céu "com grande autoridade, e a 
terra se iluminou com a sua glória". Se era plano do Senhor que a mensagem de 1888 fosse o 
"começo" da obra daquele anjo e o "começo" da chuva serôdia, poderia algo ser mais importante do
que buscar a verdade plena a seu respeito?

Que este livro possa ser lido com uma oração por discernimento e um espírito de fé e 
arrependimento.

Os Autores.

3 de junho de 1987.

1. The 1888 Message--An Introduction [A Mensagem de 1888 -- Uma Introdução], Review and 
Herald, 1980; Gold Tried in the Fire [Ouro provado no fogo], Pacific Press, 1983; The Good News 
is Better Than You Think [As boas novas são melhores do que você pensa], Pacific Press 1985; A 
Summary of the History and Content of the 1888 Message [Um sumário da história e conteúdo da 
mensagem de 1888], 1977, The 1888 Message Study Committee [Comissão de Estudo da 
Mensagem de 1888].

1. Por Que Examinar Nosso Passado 
Adventista?



  
 

O Movimento Adventista até aqui não fez progresso compatível com sua missão profética. Tem havido 
progresso, mas não do modo como a Escritura declara que deve ocorrer. Os três anjos de Apocalipse 14 ainda 
não agitaram o mundo. Bilhões ainda conhecem pouco ou nada sobre esta mensagem de vida ou morte.

Não podemos negar que o quarto anjo de Apocalipse 18 ainda não iluminou a terra com a glória de sua 
mensagem. O programa de Deus de amorosa preocupação por este planeta tem sido impedido de certo modo. O 
longo atraso aprofunda a perplexidade na igreja e assume proporções vexatórias.

Dizer que fracassamos em cumprir nosso dever é meramente declarar o problema em termos diferentes: Por que
não cumprimos o nosso dever, e quando o cumpriremos? E dizer que Deus em breve agirá e fará algo é declará-
lo doutro modo ainda: Por que Ele já não fez aquilo que por fim fará?

Não ousaríamos acusar a Deus de negligência no cumprimento de Sua palavra. Sabemos que Ele tanto ama o 
mundo que deu o Seu Filho para a sua redenção, e que tem estado pronto para conduzir o plano de salvação a 
seu triunfo final há muito tempo. A cruz demonstra Sua total dedicação ao problema humano. Tal amor nega 
qualquer possibilidade de indiferença divina. Contudo, bilhões quase nada sabem a respeito de Sua mensagem 
de graça. Devem eles ficar sem jamais saber, jamais ter oportunidade de apreciar o preço da redenção que Ele 
pagou e de Seu ministério sumo-sacerdotal em andamento? As perguntas demandam respostas: Qual é a razão 
para o atraso, e como pode a dificuldade ser retificada?

Na maior parte de um século temos buscado respostas em cada programa sucessivo, resoluções, praxes e 
estratégias evangelísticas. Se somente algum poder sobrenatural levasse a efeito a propagação da mensagem 
universalmente, de modo fenomenal, de modo que a população mundial pudesse ao menos entender do que se 
trata, então o movimento seria vindicado, e seu longamente esperado triunfo se concretizaria. Não haveria então
necessidade de reexaminar nossa história.

Mas Deus não pode vindicar um povo morno. Isso anularia Sua insistência de um século para que siga 
princípios retos comunicados mediante uma mensageira inspirada. Tal renúncia corresponderia a Sua admissão 
de derrota, englobando todo o plano da redenção, porque seu verdadeiro sucesso depende desse momento final.

A Razão é Evidente

A esperança do povo de Deus em todas as eras tem sido a primeira ressurreição. Por razões bíblicas, os 
adventistas do sétimo dia não podem concordar com seus irmãos de outras comunhões que crêem que os salvos 
vão imediatamente para sua recompensa por ocasião da morte. As Escrituras indicam que "dormem em Jesus" 
até que retornem na primeira ressurreição. Mas essa esperança é vã a menos que Cristo volte pela segunda vez, 
porque a Sua presença pessoal somente pode tornar possível a ressurreição. "Esse mesmo Jesus" deve retornar 
literal e pessoalmente. Nenhum espírito etéreo substituto pode levantar os mortos.

Mas essa crença adventista apresenta um sério problema que se confronta com teorias populares de justificação 
pela fé. Se a alma humana é por natureza imortal e os salvos vão para o céu quando da morte, nenhuma 
preparação especial de caráter para a segunda vinda se faz necessária. Não há qualquer obra adicional que o 
"evangelho eterno" possa cumprir além do que é cumprido por milhares de anos por aqueles que morreram. 
Assim, as concepções populares de justificação pela fé não dão lugar a qualquer preparação especial para uma 
segunda vinda.

Essa é a razão por que a maioria dos protestantes não-adventistas concebem a justificação pela fé como limitada
a uma justificação legal. Segundo o seu ponto de vista, a obediência perfeita à santa lei de Deus não é 
necessária nem possível. Uma preparação especial para a segunda vinda de Cristo simplesmente está excluída 
de seu pensamento.

Mas a verdade bíblica da natureza do homem requer que uma comunidade de crentes vivos esteja pronta para a 
segunda vinda de Cristo de modo que uma ressurreição dos mortos tenha lugar. Ele é um Fazendeiro que não 



pode vir para a Sua colheita até que esteja madura (Marcos 4:26-29). Mas suponha que o povo de Deus nunca 
se apronte, seja porque não possa, seja porque não queira.

Cristo diz a Seu próprio respeito: "Eu venci. . ." (Apocalipse 3:21), e Ele declara ao "anjo da igreja em 
Laodicéia" que seus membros devem vencer "assim como também" Ele venceu. Evidentemente uma preparação
especial se faz necessária. Mas se essa preparação especial nunca tiver lugar, deve Ele admitir por fim que o 
Seu povo não pode ou não vencerá, que o Seu padrão para ele tem sido por demais elevado, que Ele nunca 
esperou seriamente que pudesse ser alcançado? Entendemos errado a Cristo por mais de um século, presumindo
que Ele requer obediência a Sua lei quando a obediência é impossível? Pode dar-se que nenhuma preparação 
especial é necessária para o Seu povo?

Há sérias indagações. Um considerável segmento da igreja e seu ministério se inclina na direção de concepções 
populares de que não é possível vencer o pecado per se. Tais idéias foram adaptadas para o adventismo, 
segundo o ponto de vista calvinista de que enquanto alguém possuir uma natureza pecaminosa, a persistência 
em pecar é inevitável e, portanto, escusável. (Isso logicamente nega a significação da idéia adventista exclusiva 
do Dia de Expiação antitípico).

Rebaixar a expectativa de Deus a fim de vindicar um povo descuidado e morno seria um insulto à divina 
justiça. Significaria estabelecer a Velha Jerusalém na nova terra, continuamente se desviando, sem 
arrependimento e desobediente, em lugar da espiritualmente triunfante e plenamente arrependida Nova 
Jerusalém. Isso desapontaria as esperanças de Abraão que "aguardava a cidade que tem fundamentos, da qual 
Deus é o arquiteto e edificador". Essa "cidade" seria uma comunidade finalmente vitoriosa de seus 
descendentes espirituais, não meramente uns poucos indivíduos espalhados, sem coordenação (cf. Hebreus 
11:10). A fé de Abraão não ousaria ser em vão! Deve haver um povo que atinja essa maturidade de experiência 
cristã e fé da qual ele foi o verdadeiro ancestral espiritual. Este é o clímax em cuja direção a história tem 
marchado.

E não somente Abraão exerceu tal fé. Lemos que o próprio Cristo exerceu fé em Seu povo, a despeito do fato de
que no passado eles "não creram". Ele deu o Seu sangue pelos seres humanos e para a completa redenção da 
raça humana. Esse é um investimento caro se o retorno se revelar insatisfatório! No final, "a fidelidade de 
Deus" não se irá "desfazer" (Romanos 3:3). Doutro modo, o evangelho eterno será deixado em descrédito e Ele 
estará eternamente embaraçado por ter exercido uma fé ingênua na humanidade.

Fracasso: Um Impensável Desenlace para o Programa de Deus

Conquanto Cristo haja morrido por nós e tenha pago o preço de todos os nossos pecados como nosso divino 
Substituto, deve haver alguma resposta de fé de nossa parte. Sem um povo verdadeiramente pronto para a 
segunda vinda de Cristo, e sem uma compreensão de sua missão mundial, o Senhor não pode retornar. Ele não 
pode tomar a Sua poderosa foice até que "a seara" esteja madura (Apocalipse 14:15, 16). O adventismo está 
profundamente enraizado nessa óbvia verdade. Não há meio pelo qual podemos afastar-nos disso e ainda 
permanecer adventistas.

Antes que o Senhor possa vindicar Sua igreja remanescente, a geração presente deve de algum modo em 
princípio retificar todo fracasso do povo de Deus em seguir a luz. Isso deve ser cumprido não por um programa 
de obras, mas por sua fé desenvolvida amadurecidamente. Como Juiz, Deus não pode aprovar o impenitente, 
sejam indivíduos ou seja um movimento.

As descobertas deste estudo sugerem que tem havido algumas sérias incompreensões da história vital dos 
adventistas do sétimo dia. Há evidência de que a verdade concernente à chuva serôdia do Espírito Santo e o alto
clamor de Apocalipse 18 tem sido distorcida e mesmo acobertada. Isso tem acarretado trágicas conseqüências a 
nível mundial. A incompreensão de nosso passado também tira de foco o nosso entendimento do presente e 
enfraquece a confiança em nossa missão exclusiva. E isso pode nos tornar presas do desastre. É impossível para
qualquer pessoa em qualquer parte entender os acontecimentos atuais corretamente se tem os fatos de seu 
passado distorcidos.

A verdade nada perde por reexame detalhado. Seja uma doutrina teológica ou uma asserção vital da história 
eclesiástica, Ellen White indica que a isso tem-se que aferrar:

"Nenhuma verdadeira doutrina perderá algo por rigorosa investigação. Estamos vivendo em tempos perigosos,
e não nos convém aceitar tudo que se reivindica ser verdade sem detido exame, nem podemos dar-nos ao luxo 



de rejeitar algo que produza os frutos do Espírito de Deus; mas devemos ser susceptíveis à instrução, mansos e
humildes de coração. . . . O Senhor determina que nossas opiniões sejam postas a teste."  (RH, 20 de dezembro
de 1892).

"Se nós próprios não submetermos "a teste" nossas opiniões concernentes a doutrinas e interpretações 
históricas, mentes perspicazes entre nossos oponentes finalmente farão o serviço por nós.

"Se Deus tem falado por meu intermédio, chegará o tempo em que seremos levados perante conselhos e 
perante milhares por causa  do   Seu nome, e cada um de nós terá que dar as razões de sua fé. Então chegará a
mais severa crítica sobre cada posição que tem sido   assumida  pela verdade." (RH, 18 de dezembro de 1888).

Quando as palavras acima foram escritas, estavam em andamento importantes fatos da história denominacional.
Hoje, certas interpretações dela entre nós têm assumido quase a forma e autoridade de "doutrina". Daí a 
necessidade de cuidadosa investigação, de modo que a verdadeira história possa ser distinguida da "tradição dos
anciãos". Por razões a serem mais tarde explicitadas, envolvemos o episódio 1888 de nossa história nas neblinas
dessa tradição. Os fatos devem ser separados da fantasia.

Arrependimento e o Dia da Expiação

A purificação do santuário nunca pode completar-se até o incidente histórico de 1888 tornar-se plenamente 
entendido e o problema espiritual subjacente resolvido. Esse segmento particular de nossa história é especial-
mente significativo. Isso está implícito  numa  declaração  escrita por Ellen White ao presidente da Associação 
Geral, O. A. Olsen, quatro anos após a assembléia de Mineápolis:

"O pecado cometido no que teve lugar em Mineápolis permanece nos livros de registro do céu, assinalados 
contra os nomes daqueles que resistiram à luz, e permanecerá nos registros até que se faça plena confissão, e 
os transgressores se apresentem em total humildade perante Deus." (Carta 019, 01.09.1892).

Escritos seus posteriores indicam que "plena confissão" nunca foi feita e que a experiência de "total humildade 
perante Deus" não se fez sentir na maioria deles. Aqueles irmãos morreram todos, mas isso não significa que os 
"livros de registro do céu" estejam automaticamente apagados. Eles registram o pecado coletivo, bem como o 
pecado pessoal. A verdade fundamental que tem tornado os adventistas do sétimo dia um povo único é o de que 
a morte não purifica os livros de registro celestiais. A purificação deve ocorrer no "juízo investigativo", um Dia 
de Expiação coletivo e final.

A questão em debate não é a salvação das almas daqueles queridos líderes de um século atrás que resistiram à 
mensagem. Eles descansam no Senhor, em paz, enquanto permanecem prisioneiros em suas tumbas. A questão 
agora é a finalização da obra de Deus sobre a terra, desenvolvendo uma empatia há muito necessária com o 
Senhor de modo a que possamos verdadeiramente dar-Lhe "glória, porque vinda é a hora do Seu juízo". 
Precisamos recobrar nesta geração a bênção valiosíssima que nossos irmãos de um século atrás "sonegaram ao 
mundo" e "ao nosso povo, em grande medida" (1SM, 234, 235). Somos "um corpo" em Cristo, "uma cidade" ou
uma comunidade espiritual coletivamente envolvida com aqueles irmãos do passado. O pecados deles é o nosso
pecado, à parte de arrependimento específico, inteligente.

O "corpo" está morno, afetado com enfermidade espiritual que pode ter origens identificadas que remontam a 
1888. Uma nova geração deve agora interpretar corretamente o que ocorreu numa geração passada devido a 
suas profundas implicações para nossa condição espiritual hoje. A mensagem de Cristo para a Sua igreja dos 
últimos dias requer implicitamente um reexame de nossa história que subjaza  nosso complexo de "rico estou, 
de nada tenho falta" (Apocalipse 3:14-21).

Uma falha em assim fazer acarreta sobre nós a culpa de gerações passadas. Estamos sendo provados tão 
verdadeiramente quanto eles o foram. A semelhança do Calvário, 1888 é mais do que um mero evento histórico.
A providência de Deus não permitirá que seja coberto pelo pó no sótão do adventismo, esquecido por uma nova
geração. Aquilo representa o desenvolvimento de princípios que se aplicam novamente a cada geração até a 
vitória final da verdade.

Num certo sentido real, hoje estamos cada qual junto ao Calvário; também somos "delegados" da Assembléia 
de 1888. Seremos chamados a cumprir o que uma geração passada falhou em fazer. Uma profecia inspirada nos 



fala de como 1888 deve ser reexaminado:

"Deveríamos ser o último povo sobre a terra a abrigar no grau mais ínfimo o espírito de perseguição contra 
aqueles que estão levando a mensagem de Deus ao mundo. Esse é o mais terrível aspecto da falta de espírito 
cristão que já se manifestou entre nós desde a reunião de Mineápolis. Algum tempo será visto em seu verda  -  
deiro caráter, com todo o peso dos ais que dele resultou. (GCB 1893, p.184; ênfase adicionada).

Um ex-presidente da Associação Geral também reconheceu que esta questão de 1888 deve permanecer um 
contínuo teste entre nós até que finalmente vençamos de fato:

"Alguns podem sentir-se melindrados ante a idéia de que Mineápolis seja citado [nestas reuniões, 1893]. Sei 
que alguns sentiram-se ofendidos e melindrados ante qualquer alusão àquela assembléia, e à situação ali. Mas
tenhamos em mente que a razão porque alguém deva sentir-se assim é um espírito insubmisso de sua parte. 
Tão logo nos submetamos inteiramente, e humilhemos nosso coração perante Deus, a dificuldade se esvairá 
completamente. A própria idéia de que alguém se melindra revela imediatamente a semente da rebelião no 
coração. . . 

"Se falhamos numa ocasião, o Senhor nos lançará ao chão novamente; e se nós falhamos pela segunda vez, Ele
novamente nos arrojará abaixo; e se falharmos uma terceira vez, o Senhor nos porá por terra   uma   vez mais. .
. . Em lugar de nos sentirmos incomodados com a idéia de que o Senhor nos está arrojando ao mesmo chão, 
sejamos-Lhe gratos, e louvemo-Lhe incessantemente, pois essa é a misericórdia e compaixão de Deus. 
Qualquer outra coisa além disso é nossa ruína e destruição."  (O. A. Olsen, Ibid., p. 188).

Hoje pode haver alguns que também se sentem "ofendidos e melindrados" de que se proceda uma tal in-
vestigação da nossa história. Por que prestar tanta atenção ao passado trágico? Por que não  esquecê-lo e ir 
"adiante" de onde agora estamos?

Segundo esse presidente da Associação Geral de 1893, sensíveis sentimentos de ressentimento a respeito de 
1888 indicam uma atitude de coração em guerra com o Espírito Santo de Deus. Talvez o Senhor o 
impressionou a dizer o que disse. E Ellen White também nos lembra que há terrível perigo de esquecer o 
passado (VE 196). Uma predição feita por A. T. Jones na mesma sessão de 1893 parece propositalmente 
assestada sobre esse alvo:

"Haverá coisas vindouras que serão mais surpreendentes do que foi para aqueles que estavam em 
Mineápolis,--mais surpreendentes   do   que qualquer coisa que já tenhamos contemplado. E, irmãos, nos será 
requerido receber e pregar essa verdade. Mas a menos que você e eu tenhamos toda fibra desses espírito 
enraizado em nossos   corações,   trataremos essa mensagem e o mensageiro pela qual for enviada, como Deus 
tem declarado que temos tratado esta outra mensagem [de 1888]."  (GCB 1893, p. 185).

"Em 1888 na Conferência Geral realizada em Minneapolis, Minnesota, o anjo de Apocalipse 18 desceu para 
fazer sua obra, e foi ridicularizado, criticado e rejeitado, e quando a mensagem que ele trouxer novamente, 
alargar-se num alto clamor, será novamente ridicularizada, criticada e rejeitada pela maioria." E.G.White in 
Taking Up a Reproach. Também encontrado em Some History, Some Expe  rience, Some Facts  , p. 1, por 
A.T.Jones. 

"Vi que Jones e Waggoner tiveram sua contrapartida em Josué e Calebe. Como os filhos de Israel apedrejaram
os espias com pedras literais, vós apedrejastes esses irmãos com pedras de sarcarmo e ridículo. Vi que vós 
voluntariamente rejeitastes o que sabíeis ser a verdade. Apenas porque ela era por demais humilhante para a 
vossa dignidade. Vi alguns de vós em vossas tendas arremedando e fazendo toda a sorte de galhofas desses 
dois irmãos. Vi também que se tivéssemos aceito a mensagem deles teríamos estado no reino após dois anos 
daquela data, mas agora temos de retornar ao deserto e ficar 40 anos." E.G.White, Escrito de Melbourne, 
Austrália, 09.05.1892.

Necessidade de Percepção, Mais do Que de Mais Palavras

Defrontar a verdade plena não é ser "crítico". A verdade a respeito do passado não somente ilumina o misterioso
presente; transmite esperança pelo futuro desconhecido. A verdade plena é sempre boas novas. Quando a 
reconhecemos, nossas tentativas de assegurar a prometida chuva serôdia e efetuar a colheita final terá êxito. O 
caminho mais longo ao redor provar-se-á o mais curto para chegar ao lar. A experiência de fé pressupõe um 



pleno reconhecimento da verdade. Mas até que estejamos dispostos a defrontar a verdade, todo o nosso catálogo
de obras deve fracassar porque serão necessariamente destituídas daquela fé salvadora.

Sob a direção de Deus, a história deve nos levar a um confronto com a realidade:

(1) O amor de Deus requer que Sua mensagem de "boas novas eternas" vá  a todo o mundo, proclamada com 
poder. Mas Ele tem declarado que não pode acrescentar Suas bênçãos à confusão em nossos arraiais.

(2) O falso "Cristo" do mundo moderno é impotente para segurar a igreja remanescente permanentemente em 
suas mãos. Ele não pode conceder um poder sobrenatural sobre ela como um todo, como por fim fará com 
outras corporações religiosas, por causa da presença em seu interior de muitos milhares que insistirão na plena 
aceitação da verdade. São adventistas do sétimo dia conscienciosos devido a profundas convicções baseadas na 
Escritura. Não dobrarão seus joelhos a Baal. E não permitirão que Baal tenha êxito em silenciá-los porque estão
conscientes de serem membros do corpo de Cristo. Permanecerão firmes como o fez Aquele solitário no templo,
que insistia: "Não façais da casa de meu Pai casa de negócio" (João 2:16).

(3) Assim, a Igreja Adventista do Sétimo Dia não falhará, na crise final porque há um resíduo de força dos 
honestos de coração que ainda constituem uma grande proporção de sua comunhão. Essa força torna impotente 
a tentativa final de Baal de subjugar o Israel de Deus. Mesmo Baal não pode adicionar suas falsas bênçãos a um
povo dividido, hesitante entre duas opiniões! O fator decisivo que assegura a vitória pela verdade é a pureza do 
santuário celestial, um ministério sumo-sacerdotal do Salvador do mundo que nunca teve lugar na história antes
de 1844.

O próximo passo será para aqueles que reivindicam acalentar "a bendita esperança" de decidir seguir, no sentido
de plena dedicação, um Senhor ou outro. As implicações de tal decisão são tremendas para se contemplar.

 

 

2. O Pecado de Deixarmos Nosso Primeiro 
Amor
  
 Ninguém pode questionar a genuinidade da experiência espiritual daqueles que passaram pelo 
movimento de 1844. Jesus era "precioso" aos crentes que esperavam a Sua breve vinda, e seus 
corações estavam unidos em sincera e profunda devoção. Reconheciam o Espírito Santo como 
inegavelmente presente naquele movimento.

Foi essa convicção que transcendia a mero apego a correção teológica, que sustentou a confiança do
"pequeno rebanho" em meio ao Grande Desapontamento. A Igreja Adventista do Sétimo Dia foi 
concebida numa experiência de genuíno amor e nasceu como trabalho de parto da alma daqueles 
poucos que arriscaram tudo em seu reconhecimento de uma obra genuína do Espírito Santo. Assim, 
ela foi bem nascida, concebida na verdadeira fé e não no legalismo.

Em seus primeiros anos ela amou o Senhor com um coração sincero, e apreciava a presença do 
Espírito Santo. Suas dificuldades posteriores derivam de um trágico abandono desse "primeiro 
amor", e uma falha conseqüente em reconhecer o verdadeiro Espírito Santo.



Já em 1850, esse calor de dedicação por Jesus começou a ser gradualmente substituído nos corações
de muitos por uma condição "insensata e dormente" e "meio-desperta", segundo a jovem 
mensageira do Senhor. Um insidioso amor do eu começou a tomar o lugar do verdadeiro amor pelo 
Salvador, produzindo a mornidão. Orgulho e complacência em possuir um sistema de verdade 
gradualmente sufocaram muito da fé simples em Jesus, de coração, que levou a sua aceitação 
originalmente.

Desse modo, logo após o Grande Desapontamento de 1844 e a reunião do "pequeno rebanho" que 
manteve sua fé, desenvolveu-se uma deficiência em seu entendimento da importância das três 
mensagens angélicas. A deficiência não era teológica, mas espiritual. A igreja assemelhava-se a um 
adolescente que cresce fisicamente, mas, por outro lado, permanece uma criança.

A "verdade" logrou progresso fenomenal e era tida por invencível em debate, mas "os servos do 
Senhor confiaram demasiadamente na força do argumento", declarou Ellen White em 1855 (1T 
113). Isso tornou difícil que resistissem à tentação inconsciente e sutil de acolher um orgulho 
espiritual--não encontraram e aceitaram a verdade, e por ela se sacrificaram? Parecia haver mérito 
em tal sacrifício. Ministros e evangelistas ergueriam suas tendas numa nova comunidade, agitando 
outros ministros e igrejas populares, vencendo os argumentos e debates, arrebanhando seus 
"melhores" membros, batizando-os e erguendo uma nova igreja, partindo daí para novas vitórias 
quase em toda parte. Desfrutavam uma euforia de sucesso.

A oposição levou-os a acariciar a esperança de vindicação pessoal e coletiva quando do segundo 
advento mais do que a antecipação amorável de encontrar o Amado, incluísse esse encontro 
vindicação ou não. A fé deles tornou-se-lhes mais um ato de crença na verdade doutrinária e 
obediência a ela, motivada pelo preocupação auto-orientada por renovação, antes que uma 
apreciação genuína da graça de Cristo. Em lugar de caminhar humildemente em total dependência 
do Senhor, "nós" começamos a caminhar orgulhosamente com nossa indisputável evidência 
doutrinária da "verdade".

O resultado foi inevitavelmente uma forma de legalismo. A mesma experiência tem-se repetido 
freqüentemente nas vidas individuais dos novos conversos adventistas. Devidamente entendida, a 
história do movimento adventista é a história de nossos próprios corações individuais. Cada um de 
nós é um microcosmo do todo, como cada gota dágua incorpora a essência da chuva. Em tudo 
quanto dizemos a respeito da experiência dos anos passados, lembramo-nos que não somos 
melhores do que nossos antepassados. Como Paulo informou aos crentes de Roma, "nós" fazemos 
as mesmas coisas (Romanos 2:1). Somente através de uma percepção que reconhece a culpa 
coletiva podem as falhas de nossa história denominacional ser resolvidas com valor positivo e 
encorajador.

Como Nossa Mornidão Começou

Ellen White cedo reconheceu que nosso problema era deixar o nosso "primeiro amor", um perda de 
intimidade com Cristo por não apreciarmos o Seu amor sacrificial. Ela própria aparentemente nunca
perdeu esse primeiro amor, pois estava sempre pronta e disposta a reconhecer as manifestações do 
verdadeiro Espírito Santo. Mas "nós" não estivemos tão prontamente perceptivos.

Poderíamos cantar alegremente com W. H. Hyde: "Ouvimos da brilhante e santa pátria, ouvimos e 
nossos corações se alegram", contudo houve uma constante tensão entre reconhecer e apreciar o 
dom de profecia vivo, e nosso ressentimento humano natural contra sua reprovação ou correção. 
Conquanto o poder do Espírito de Deus que caracterizava o ministério de Ellen White muitas vezes 



forçava a liderança da igreja a reconhecer a divina autoridade de sua mensagem, eles raramente 
como um todo tinham uma verdadeira e sincera apreciação de seu profundo desafio espiritual. Tal 
ressentimento íntimo não nos surpreende como humanos. Era evidente por toda a antiga história 
israelita.

Esse quase contínuo desprezo pelos apelos de Ellen White para nos volvermos a um contrito 
"primeiro amor" resultou nos mais escuros momentos de nossa história. Um crescente mas 
inconsciente amor próprio de ministros e crentes sufocou a fé genuína, e, como conseqüência, a 
habilidade de discernir a operação do Espírito Santo se extinguiu. Um episódio tão horrível, nunca 
imaginado pelos pioneiros (e quase assim para nós hoje) finalmente veio a se passar. Chegaria o 
tempo em 1888 em que aquela poderosa Terceira Pessoa da Divindade seria de fato "insultada" 
pelos delegados responsáveis junto à Sessão da Associação Geral (cf. Ms 24, 1892, Special 
Testimonies, Serie A, nº 7, p. 54; ver capítulo seis). Como poderiam os adventistas do sétimo dia 
fazer isso?

Não fosse pelo contínuo ministério de Ellen White, é de duvidar que o movimento pudesse ter 
sobrevivido de modo diferente de uma seita legalista, à semelhança das "testemunhas de Jeová" ou 
da Igreja de Deus Mundial. Isso por si só -- geralmente reconhecido como verdade -- é um 
comentário impressionantemente claro da natureza de nossa arraigada descrença. Estávamos 
repetindo em poucas décadas da história o que o antigo Israel levou séculos para cumprir. Nenhum 
adventista do sétimo dia negaria que a igreja era "Jerusalém". Mas ela era ainda a velha cidade, não 
a Nova.

Falhamos em perceber as três mensagens angélicas como o "evangelho eterno". As doutrinas eram 
verdadeiras. Mas os ministros e membros estavam cegados quanto a um apropriado discernimento 
da terceira mensagem angélica em verdade, como a cegueira dos judeus os impediu de discernir a 
verdadeira mensagem do Velho Testamento. Aquela verdade que os judeus não podiam discernir era
o lugar da cruz em seus rituais do santuário e no ministério de seu longamente esperado Messias. 
Semelhantemente, o lugar da cruz na terceira mensagem angélica deixou de ser percebido pelos 
nossos irmãos do final do século dezenove.

Já em 1867, Ellen White falava do princípio da cruz (em lugar de reforma do vestuário) como o 
motivo fundamental a inspirar todo o nosso compromisso e estilo de vida adventista do sétimo dia:

"Temos estado tão ligados ao mundo que perdemos de vista a cruz, e não sofremos pela causa de 
Cristo. . .

"Na aceitação da cruz somos distinguidos do mundo." (1T 525)

"Há demasiada agitação e movimentação quanto a nossa religião, enquanto o Calvário e a cruz 
são esquecidos." (5T 133)

Crescimento Vs. Progresso

O que tornou a nossa condição espiritual ainda mais difícil de entender foi o fato de que a igreja 
desfrutava um próspero crescimento do ponto de vista numérico, financeiro e em termos de 
prestígio. Isso se refletiu num firme aumento da força institucional, financeira e organizacional. O 
movimento que nascera de menos do que nada em face da zombaria mundana pós-1844, havia 
assumido a forma de uma denominação permanentemente estabelecida e bem respeitada. Tínhamos 
o que se reconhecia amplamente como a melhor instituição de saúde do mundo, e uma das mais 
avançadas editoras eclesiásticas no "ocidente".



Logicamente, nada havia de errado com tal progresso material. A maior parte dos avanços 
conquistados ocorriam sob insistência do agente do dom de profecia. Era certo e apropriado que 
instituições fossem estabelecidas, que a obra penetrasse novas regiões e igrejas fossem levantadas 
por toda parte. Mas ministros e leigos igualmente tomaram esse crescimento em lugar do verdadeiro
fim e propósito do movimento adventista -- uma preparação espiritual para o retorno de Cristo. 
Disso resultou confusão, e a auto-estima e complacência começaram a vir à tona nos relatórios 
semanais do "progresso da causa" como publicado na Review.

O espírito evidente nesses relatórios de "progresso" contrasta-se com as fervorosas mensagens de 
conselho que Ellen White enviava ao mesmo tempo. Muitos dos irmãos expressavam quase 
incessante otimismo a respeito dos resultados de seu trabalho. É verdade que Deus estava dirigindo,
e o movimento Lhe pertencia. Mas a inspiração e a história dão conta de que o aspecto mais 
impressionante da "obra" não era o seu progresso material, mas sua falta de maturidade espiritual.

O propósito primário do movimento adventista tem sempre sido desenvolver o caráter semelhante 
ao de Cristo de um remanescente que reivindica o Seu sacrifício. Nenhuma outra comunidade de 
santos em toda a história acolheu tal maturidade de experiência, simbolizada na Escritura como a 
Noiva que "se ataviou" (Apocalipse 19:7). Este último remanescente se tornará a população de uma 
"Nova Jerusalém", tendo vencido a apostasia de todas as gerações prévias. Em seu caráter serão 
vistos os resultados práticos da purificação do santuário celestial. O plano da salvação deve alcançar
sua culminação, e as dúvidas e objeções de Satanás e suas hostes devem ser para sempre 
respondidas. O próprio universo não-caído deve reassegurar-se ao contemplar uma grandiosa 
demonstração do completo êxito do plano de salvação em sua hora final. O evangelho deve 
demonstrar-se "o poder de Deus para a salvação" (Romanos 1:16).

Relacionado com o alcance desse objetivo primário está o reconhecimento de outro secundário: a 
terminação do programa evangélico de missão mundial. O alcançar da meta secundária é 
representado na Escritura como virtualmente assegurado, uma vez a primária seja realizada 
(Marcos 4:26-29; Apocalipse 14:15; João 13:35).

Não tivéssemos "nós" sido cegados pelo amor próprio, uma verdadeira compreensão da verdade das
três mensagens angélicas teria há muito tempo garantido o genuíno progresso no rumo de alcançar 
essa meta primária de semelhança de caráter com Cristo. Em lugar disso, tem havido um imaginado 
progresso no cumprimento da meta secundária.

Mas um sério problema se torna imediatamente evidente. Outras denominações estão logrando o 
mesmo tipo de "progresso" institucional e numérico, em até maior escala, o que sugere que tal 
crescimento significa pouco no que tange às reais bênçãos celestiais sobre nossa obra. No processo 
temos perdido de vista em grande medida a meta primária nesse ilusório cumprimento da meta 
secundária. Relatórios oficiais atingem errôneas conclusões com base em progresso estatístico e 
financeiro. Segue-se um exemplo, a ponta de um iceberg de orgulho e complacência:

 

"O êxito financeiro deste vasto empreendimento denominacional não pode ser maior do que a fé e 
zelo que animam o povo escolhido de Deus. Esses recursos combinados, sob o comando do Capitão
das hostes do Senhor, conduzirão ao triunfo precoce do grande Movimento do Segundo Advento em
todo o mundo." (Thirty-seventh Financial Report, General Conference [Trigésimo Sétimo Relatório 
Financeiro da Associação Geral], 31 de dezembro de 1948, p. 9).



Em outras palavras, a fé espiritual e zelo do povo escolhido de Deus são medidos por seus registros 
estatísticos! Pode-se alegar que este é um exemplo extremo e ultrapassado. Mas ilustra a 
mentalidade predominante da época, que se pode reconhecer quase que por toda parte hoje. A 
linguagem de nossos corações reivindica que somos "ricos e de nada temos falta". O Autor e 
Consumador de nossa fé, contudo, diz o oposto.

Essa era a condição espiritual da igreja na década que precedeu a Sessão da Associação Geral de 
1888. A mensageira do Senhor havia freqüentemente deplorado o amor ao eu que se tornou tão 
penosamente evidente em toda a sua difundida mornidão. Em desesperados esforços para ajudar, ela
enviou mensagens ardentes de admoestação a "nós" nos anos que precediam a Assembléia de 1888, 
mensagens para motivar ministros e povo a recobrarem o profundo e sincero amor por Jesus que se 
havia quase tornado perdido. Ela trabalhou duro, mas por alguma razão os apelos caíram 
maiormente em ouvidos moucos e não tiveram êxito.

O Remédio Simples de Deus Para Um Sério Problema Denominacional

Poderia alguma mensagem dinâmica, alguma simples "palavra", penetrar o coração de Laodicéia e 
cumprir pela igreja num curto período o que décadas de zeloso ministério espiritual de Ellen White 
não conseguiram fazer?

A resposta é sim, segundo o plano do Senhor. Ele quis enviar tal "palavra" mediante humildes 
instrumentos em 1888, uma mensagem para ser o "início" da chuva serôdia e do alto clamor. As 
circunstâncias de sua vinda seriam tão humildes como o "verme" que provocou o secamento da 
vinha de Jonas, e tão humilde como o nascimento no celeiro de Belém. Deus enviou dois jovens e 
obscuros agentes com uma novel apresentação da verdade pura. Ellen White sentiu-se deleitada 
com a mensagem deles. Viu como propiciava o elo que faltava no adventismo, a motivação que 
transformava os pesados "deveres" do legalismo em alegres imperativos de devoção apostólica.

Mas ela revelava-se com justiça indignada com irmãos da liderança que não podiam ver o que 
estava acontecendo e que reagiram negativamente. Assim se referiu ela aos dois mensageiros:

"O sacerdote tomou [o bebê Jesus] em seus braços, mas nada pôde ali divisar. Deus não lhe falou e
disse: "Esta é a consolação de Israel". Mas tão cedo Simeão entrou, . . . ali viu o pequeno Bebê nos
braços da mãe, . . . Deus lhe diz, . . . "Este é a consolação de Israel". . . Ali estava alguém que O 
reconheceu porque se achava onde podia discernir as coisas espirituais.

"Não temos dúvida de que o Senhor estava com o Irmão Waggoner enquanto falava ontem. . . A 
questão é, tem Deus enviado a verdade? Tem Deus levantado estes homens para proclamar a 
verdade? Digo, sim, Deus enviou homens para trazer-nos a verdade que não deveríamos ter tido a 
menos que Deus houvesse enviado alguém para no-la trazer. . . Eu a aceito, e não mais ouso erguer
minha mão contra estas pessoas [do que] contra Jesus Cristo, que deve ser reconhecido em Seus 
mensageiros. . .Temos estado em perplexidade, e temos estado em dúvida, e as igrejas estão prontas
para morrer. Mas agora aqui lemos [citação de Apocalipse 18:1]." (Ms. 2, 1890).

Nosso Problema Hoje

Um século depois, com uma maquinaria organizacional a nível mundial mais pesada, a dificuldade 
de retificar a mesma condição de mornidão "pronta para morrer" parece ainda mais perturbadora do 
que foi em 1890. O orgulho e a mornidão denominacionais em muitas nações e culturas 
representam um problema enorme. Não mais se pode esperar que a mera passagem do tempo 
propicie um remédio. Até mesmo a paciência de Deus pode em breve esgotar-se. Os efeitos de 



nossa mornidão não serão, não poderão ser tolerados pelo Senhor mesmo para sempre. É Ele quem 
diz que O tornamos tão doentes que sente como que a ponto de vomitar-nos (é isso o que a 
linguagem original deixa implícito em Apocalipse 3:16, 17).

A chave para entender nossa atual situação vexatória jaz numa verdadeira apreciação do que 
ocorreu na Sessão de 1888 e seus efeitos. Temos de reconhecer a realidade de seus efeitos 
espirituais em nosso caráter denominacional por todo o mundo hoje. A chuva serôdia e o alto 
clamor começaram entre nós como uma mensagem simples, nada espetacular, de poder miraculoso, 
mas essas bênçãos de incalculável valor foram impedidas porque o Espírito Santo foi "insultado".

Como isso pôde ocorrer devemos considerar em nosso próximo capítulo.

3. O Alto Clamor que Virá de Modo 
Surpreendente
  

 

Por décadas, antes de 1888, a igreja e sua liderança antecipavam ansiosamente os "tempos de 
refrigério", quando a longamente esperada chuva serôdia viria. Essa era uma expectação acariciada 
entre nós um século atrás, assim como a longamente esperada vinda do Messias se dava entre os 
judeus ao tempo de João Batista.

Contudo, poucos pareciam reconhecer que a chuva serôdia e o alto clamor seriam primariamente 
uma compreensão mais clara do evangelho [ou seja, viriam com uma mensagem]. Esperava-se que 
o alto clamor fosse um barulho maior. Tomou-nos de surpresa o fato de ser iluminação maior.

Esperávamos um trovejante abalo da terra com uma mensagem de "Aprontai-vos, senão. . .!" Não 
estávamos preparados para a pequena e suave voz de uma revelação de graça como a verdadeira 
motivação da terceira mensagem angélica. O poder sobrenatural que esperávamos deve ser 
conseqüência de nossa aceitação daquela luz maior do evangelho. Essa deve iluminar a terra com 
glória.

Houve um terrível perigo de que os líderes judeus pudessem rejeitar seu Messias quando viesse 
"subitamente". E houve igual perigo de que os líderes responsáveis de nossa igreja desprezassem o 
alto clamor quando começasse. Já em 1882 Ellen White havia advertido de que poderiam algum dia
ser incapazes de reconhecer o verdadeiro Espírito Santo:

"Muitos não podeis discernir a obra e presença de Deus... Há homens entre nós em postos de 
responsabilidade que sustentam que . . . uma fé tal como a de Paulo, Pedro, ou João, está . . . fora 
de moda, sendo impraticável em nossos dias. É considerada absurda, mística, e indigna de uma 
mente inteligente." (5T 74, 79).

Um falso otimismo prevalecia ("sei que muitos pensam bastante favoravelmente do tempo atual"), e
"no poderoso peneiramento a ter lugar em breve", esses obreiros da liderança poderiam ser achados 
incompatíveis com a liderança de um tempo crítico.



"Aqueles que se têm fiado no intelecto, gênio ou talento, não poderão então permanecer à cabeça 
do rebanho. Eles não se adequaram à luz. Os que se têm provado infiéis não terão, então, a 
responsabilidade das ovelhas sob seus cuidados. Na última e solene obra, poucos grandes homens 
estarão engajados." (5T 80).

Ellen White havia antecipado o tempo em que o Senhor assumiria a liderança e suscitaria 
instrumentalidades humanas em que pudesse confiar:

"Quando tivermos homens tão dedicados como Elias, e possuindo a fé que ele possuía, veremos que
Deus Se revelará a nós como o fez aos homens santos do passado. Quando tivermos homens que, 
conquanto reconhecendo suas deficiências, pleiteiem com Deus em fé ardorosa, como fez Jacó, 
veremos os mesmos resultados." (4T 402).

Especificamente, o presidente da Associação Geral em 1885 foi advertido de que a menos que ele e 
alguns outros

"...se despertassem para um senso de seu dever, não reconhecerão a obra de Deus quando o alto 
clamor do terceiro anjo for ouvido. Quando luz sair para iluminar a terra, em vez de virem em 
auxílio do Senhor, desejarão amarrar Sua obra a fim de ajustar-se a suas idéias limitadas. 
Permitam-me dizer-vos que o Senhor operará nesta última obra de um modo bastante fora do 
comum e de maneira que será contrária a qualquer planejamento humano. . . . Os obreiros se 
surpreenderão com os meios simples que Ele empregará para pôr em andamento e aperfeiçoar a 
Sua obra de justiça." (1º de outubro de 1885; TM 300).

Essa carta foi dirigida tanto a G. I. Butler quanto a S. N. Haskell. Haskell atendeu à advertência e 
foi um dos poucos que tiveram o discernimento de reconhecer a coisa misteriosa que estava 
acontecendo perante os seus olhos três anos depois. Mas não Butler e muitos outros. O Senhor seria 
forçado em 1888 a passar por alto ministros experientes a fim de empregar agentes mais jovens ou 
mais obscuros:

"O Senhor freqüentemente age onde menos esperamos; Ele nos surpreende por revelar o Seu poder
mediante instrumentos de Sua própria escolha, enquanto passa por alto homens a quem temos 
considerado aqueles mediante os quais advirá a luz. . . .

"Muitos rejeitarão as próprias mensagens que Deus envia a Seu povo, se esses irmãos da liderança
não as aceitarem. . . . Mesmo que todos os nossos homens de liderança recusarem a luz e a 
verdade, essa porta permanecerá aberta ainda. O Senhor suscitará homens que darão ao povo a 
mensagem para este tempo." (OE, antiga edição, 126).

Novamente, em 1882 foi-nos dito:

"Pode dar-se que sob um exterior rude e pouco atrativo é que o brilho puro de um caráter cristão 
genuíno se revelará. . . .

"Elias tomou a Eliseu do arado, e lançou sobre ele o manto de consagração. O chamado para essa 
grande e solene obra foi apresentado aos homens de saber e posição; houvessem esses homens sido
pequenos a seus próprios olhos, e confiado inteiramente no Senhor, Ele os teria honrado com o 
porte de Seu estandarte em triunfo para a vitória. . . .

"Deus empreenderá uma obra em nossos dias que somente poucos podem antecipar. Ele suscitará e
exaltará entre nós aqueles que são ensinados antes pela unção de Seu Espírito, do que pela 
instrução externa de instituições científicas." (5T 81, 82).



Aqueles testemunhos de 1882 revelam uma inspirada previsão. Era como se a pequena senhora 
escrevesse a história de 1888 antecipadamente!

A Divina Escolha de Mensageiros

Naquele mesmo ano, 1882, E. J. Waggoner iniciou um curso de treinamento que estava 
evidentemente sob a guia especial do Espírito Santo. Ele estava sendo preparado para ser o agente 
de uma obra especial. Mais tarde descreveu sua experiência:

"Iniciei realmente meu estudo da Bíblia trinta anos atrás [1882]. Naquele tempo Cristo foi 
apresentado diante de meus olhos "evidentemente crucificado" para mim. Eu estava assentado um 
pouco à parte do corpo da congregação numa grande tenda durante uma reunião campal em 
Healdsburg [Califórnia], em um sombrio sábado à tarde. Não tenho idéia de qual era o tema do 
discurso. Não tinha conhecimento de nenhuma palavra nem texto. Tudo quanto permanece comigo 
foi o que eu vi. Subitamente uma luz brilhou ao meu redor, e a tenda estava-me muito mais 
brilhantemente iluminada do que se o sol do meio-dia estivesse a brilhar, e vi a Cristo dependurado
na cruz, crucificado por mim. Naquele momento tive meu primeiro conhecimento positivo, que me 
veio como um dilúvio avassalador, de que Deus me amava, e que Cristo morrera por mim. Deus e 
eu éramos os únicos seres de que tinha consciência no universo. Sabia, então, por ver de modo 
real, que Deus estava em Cristo reconciliando consigo o mundo; eu era o mundo inteiro com todos 
os seus pecados. Estou certo de que a experiência de Paulo no caminho de Damasco não foi mais 
real do que a minha. . . .

"Resolvi imediatamente que estudaria a Bíblia à luz daquela revelação, a fim de que pudesse 
ajudar outros a verem a mesma verdade. Sempre cri que toda parte da Bíblia precisa estabelecer, 
com maior ou menor nitidez, essa gloriosa revelação [Cristo crucificado]." (Carta, 16 de maio de 
1916, escrita pouco antes de sua súbita morte).

Naqueles mesmos anos anteriores a 1888 o Senhor estava preparando o seu colega. A mensagem da 
verdade encontrou A. T. Jones como um soldado do Exército dos Estados Unidos. Conquanto não 
fosse produto de escolas, ele estudava noite e dia, reunindo um grande cabedal de conhecimento 
bíblico e histórico. J. S. Washburn, que o conheceu pessoalmente, nos disse que ele era uma pessoa 
humilde, zelosa e de profundos sentimentos, cujas orações eficazes davam testemunho de que 
conhecia ao Senhor (entrevista de 4 de junho de 1950).

O agudo intelecto do jovem Jones equilibrava-se com uma fé cálida, simples e infantil. Nos tempos 
em que foi usado por Deus, ele era poderoso na pregação e no ministério pessoal. Nos anos 
imediatamente seguintes a 1888, houve significativas demonstrações do Espírito de Deus operando 
por seu intermédio, inclusive um ministério especial em Washington no Senado dos Estados Unidos
para derrotar a lei dominical de Blair. De fato, esse quase um século de liberdade religiosa que os 
americanos desfrutam é um legado dos esforços eficazes de Jones e Waggoner, não reconhecidos e 
não honrados, ao oporem-se eles à intolerância religiosa em seus dias.

O Espírito de Deus estava verdadeiramente preparando esses dois jovens para serem os arautos à 
igreja remanescente e ao próprio mundo do "começo" do longamente esperado alto clamor:

"O Senhor em Sua grande misericórdia enviou uma mensagem muito preciosa a Seu povo mediante
os Pastores Jones e Waggoner. Essa mensagem devia trazer mais destacadamente perante o mundo 
o Salvador elevado, o sacrifício pelos pecados do mundo inteiro... Deus deu a Seus mensageiros 
exatamente aquilo de que carecia o povo." (1895; TM 91, 95).



Por oito anos após 1888, Ellen White freqüentemente referia-se a esses dois jovens cavalheiros 
como "os mensageiros do Senhor", endossando-os em palavras nunca proferidas quanto a mais 
ninguém. Há entre 200 e 300 declarações entusiásticas da parte dela. Em 1890 declarou:

"Suponde que elimineis o testemunho que tem sido apresentado durante esses últimos dois anos, 
proclamando a justiça de Cristo, a quem poderíeis apontar como trazendo luz especial para o 
povo?" (RH, 18 de março de 1890).

Em 1888 ela tinha dito:

"Deus está apresentando às mentes de homens divinamente designados gemas preciosas de 
verdade, apropriada para o nosso tempo." (MS. 8a, 1888, A. V. Olson, Through Crisis to Victory, p.
279; doravante Olson).

"A mensagem que nos é dada por A. T. Jones e E. J. Waggoner é a mensagem de Deus à igreja 
laodiceana." (Carta S24, 1892).

Quando ela primeiro ouviu a mensagem de Waggoner, imediatamente percebeu o seu verdadeiro 
significado. Era uma revelação especial para a igreja e para o mundo:

"Tem-me sido dirigida a indagação sobre o que eu penso dessa luz que esses homens estão 
apresentando. Ora, tenho-a apresentado a vós pelos últimos quarenta e cinco anos -- as 
incomparáveis belezas de Cristo. É isto que tenho estado tentando apresentar perante vossas 
mentes. Quando o irmão Waggoner apresentou essas idéias em Mineápolis, foi o primeiro ensino 
claro sobre esse assunto de quaisquer lábios humanos que ouvi, exceto as conversas entre mim e 
meu esposo. Disse a mim mesma que é porque Deus tem-na apresentado a mim em visão que eu a 
vejo tão distintamente, e eles não podem vê-la porque não a tiveram apresentada a eles como a 
mim tem sido, e quando outro a apresentou, toda fibra de meu coração disse amém." (Ms. 5, 1889).

Em nossa moderna terminologia, ela percebeu que a mensagem era uma transmissão que aplicaria 
poder do motor para as rodas. Por "quarenta e cinco anos" ela tinha estado girando o motor, mas o 
poder para completar a comissão evangélica não estava passando adiante. Agora percebia como a 
nova mensagem suplementando a velha realmente prepararia o povo daquela geração para a vinda 
do Senhor. Não admira que estivesse tão feliz!

Como o Alto Clamor Não Foi Reconhecido

Já em abril de 1890, Ellen White, tendo maior entendimento, aplicou a linguagem de Apocalipse 18 
para a mensagem de 1888:

"Vários têm-me escrito perguntando se a mensagem [de 1888] de justificação pela fé é a terceira 
mensagem angélica, e tenho respondido: 'É a terceira mensagem angélica em verdade'. O profeta 
declara: 'Depois destas coisas vi descer do céu outro anjo que tinha grande autoridade, e a terra se
iluminou com a sua glória' [Apoc. 18:1]." (RH, 1º de abril de 1890).

Em 1892, ela estava pronta para declarar inequivocamente que a mensagem era realmente o início 
do longamente aguardado alto clamor:

"O alto clamor do terceiro anjo já se iniciou na revelação da justiça de Cristo, o Redentor que 
perdoa o pecado. Este é o começo da luz do anjo cuja glória encherá a terra toda." (RH, 22 de 
novembro de 1892).



Observem que o "início" da obra desse anjo foi a mensagem, não sua presumível aceitação pela 
liderança ou o povo. Veremos mais tarde como essa realidade engloba um poderoso significado 
num tempo de crise.

O Pastor Butler, o oficial mais responsável da igreja, destacou-se em sua oposição à preciosa luz do 
alto clamor. Poucos outros eram espiritualmente capazes de transcender sua influência negativa. Em
sua cega oposição ao alto clamor podemos ver o trágico cumprimento da advertência inspirada que 
lhe foi enviada em 1º de outubro de 1885 (cf. TM 300):

"Há alguns que têm um desejo de tomar uma decisão de imediato sobre qual é a posição correta no
ponto sob discussão. Como seria do gosto do Pastor Butler, é recomendável que esta questão deva 
ser resolvida imediatamente. Mas estão as mentes preparadas para tal decisão? Eu não poderia 
sancionar tal curso... Eles não estão preparados para tomar decisões seguras. . .

"Não vejo razão para os sentimentos agitados que se criaram nesta reunião [Mineápolis, 
1888]. . . . As mensagens procedentes de seu presidente em Battle Creek são calculadas para 
agitar-vos a tomar uma decidida posição; mas eu vos advirto contra o fazê-lo. . . . Sentimentos 
excitados conduzirão a más decisões." (Ms 15, 1888; Olson, p. 295).

"Nunca me esquecerei da experiência que tivemos em Mineápolis, ou das coisas que foram-me 
então reveladas com respeito ao espírito que controlava homens, as palavras proferidas, as ações 
praticadas em obediência aos poderes do maligno... Eles eram movidos na reunião por outro 
espírito, e ignoravam que Deus havia enviado esses jovens homens... para apresentarem-lhes uma 
mensagem especial que trataram com ridicularia e desprezo, deixando de reconhecer que 
inteligências celestiais estavam velando por elas... Eu sei que naquele tempo o Espírito de Deus foi
insultado." (Ct. 24, 1892).

Assim a liderança desta igreja, ansiosamente esperando ser vindicada perante o mundo no 
longamente esperado alto clamor, na verdade desdenhou o Espírito de graça e desprezou as riquezas
de Sua bondade.

Tornemos claro que esse pecado de insultar o Espírito Santo não prendeu o corpo da igreja 
coletivamente no pecado imperdoável. O pecado dos antigos judeus contra o Espírito Santo 
consistiu em atribuir a Sua obra a Satanás (Marcos 3:22-30). Não queremos dizer que os nossos 
irmãos em geral da era de 1888 foram a esse ponto, conquanto alguns indivíduos possam tê-lo feito.
(Insultá-Lo já foi suficientemente mau!). Ellen White continuou a ministrar a esta igreja até sua 
morte em 1915, assim indicando sua crença de que o perdão é possível, e de que a solução ao nosso 
problema não é a desintegração ou abandono denominacional, mas o arrependimento 
denominacional e a reconciliação com o Espírito Santo. 

 

As Chamadas "Falhas" dos Mensageiros Não Desculpam a Rejeição da Mensagem Deles

 

A rejeição da luz por aqueles que têm responsabilidade diante de Deus é inescusável. Não é nossa 
função neste tempo final encontrar falhas; apenas podemos anotar os fatos. Os irmãos que se 
opuseram à luz pensavam sinceramente que estavam fazendo o certo porque os agentes a quem o 
Senhor empregou pareciam falhos. O Senhor operou num modo fora do ordinário e surpreendeu os 



irmãos. Ellen White descreveu o que estava ocorrendo, empregando o tempo futuro para referir-se a
eventos presentes.

"Na manifestação do poder que ilumina a terra com sua glória, eles verão somente algo que em 
sua cegueira julgam ser perigoso, algo que despertará seus temores e se postarão na oposição. Em
vista de que o Senhor não age segundo suas expectações e idéias, eles se oporão à obra." (RH 
Extra, 23 de dezembro de 1890).

Anteriormente, ela havia assinalado a dificuldade que os irmãos estavam tendo em suas próprias 
almas. Podemos simpatizar com eles, pois a prova era bastante severa:

"Agora desejo que sejais todos cautelosos com respeito a que posição tomais, se vos envolverdes 
nas nuvens da descrença por notar imperfeições; vedes uma palavra ou um pequeno ponto, talvez, 
que possa vir a ter lugar, e julgai-os [Jones e Waggoner] por isso... Deveis observar é se Deus está 
operando com eles, e então reconhecer o Espírito de Deus que é revelado neles. E se escolherdes 
resistir, estareis agindo da mesma maneira como os judeus agiam." (Sermão, 9 de março de 1890; 
MS. 2, 1890).

Irmãos mais velhos e experientes estavam melindrados ante a perspectiva de Ellen White tão 
decididamente apoiar dois homens comparativamente jovens e obscuros contra praticamente o 
conjunto todo de obreiros. O Pastor A. G. Daniells mais tarde declarou que ela teve que tomar 
posição "quase sozinha" contra quase toda a Associação Geral (The Abiding Gift of Prophecy, p. 
369). Robert W. Olson relatou ao Concílio Anual no Rio de Janeiro em 1986 que ela fora 
"publicamente desafiada" na assembléia de 1888 (Adventist Review, 30 de outubro de 1986). Se 
estivesse certa, parecia que Deus havia passado por alto os irmãos da liderança, e isso era 
desconcertante:

"Aqueles a quem Deus tem enviado com uma mensagem são tão-somente homens, mas qual é o 
caráter da mensagem que levam? Ousaríeis dar as costas ou depreciar, as advertências, em vista 
de que Deus não vos consultou quanto ao que seria preferível?" (RH, 27 de maio de 1890).

"Deus... deu oportunidade de apresentar-vos armados e equipados para o auxílio do Senhor... Mas 
acaso vos aprontastes?... Sentaste-vos quietos, e nada fizestes. Deixastes que a palavra do Senhor 
caísse ao chão sem ser ouvida; e agora o Senhor tomou homens que eram meninos quando vos 
postáveis na frente da batalha, e deu-lhes a mensagem e a obra que não quisestes assumir. . . 
Criticareis? Direis, "Eles estão saindo de seu lugar?" Contudo não ocupastes o lugar que eles 
agora são chamados a ocupar." (TM 413).

Sendo como é a natureza humana, os opositores buscariam alguns ganchos sobre os quais 
dependurar as dúvidas. O fato de que os mensageiros do Senhor era "tão-somente" homens parecia 
suprir a necessidade:

"Aqueles a quem Deus enviou com uma mensagem são tão-somente homens... Alguns têm-se 
desviado da mensagem da justiça de Cristo para criticar os homens." (RH, 27 de dezembro de 
1890).

Falando "àqueles em posições de responsabilidade", Ellen White perguntou: "Por quanto tempo 
odiareis e desprezareis os mensageiros da justiça de Deus?" (TM 96).

Um de nossos apreciados autores denominacionais tenta demonstrar que a oposição de 1888 foi 
justificável. Observem como ele realça as "faltas" de Jones e Waggoner e os culpa por terem 



causado a rejeição de sua mensagem. Assim, de fato perpetua o preconceito contra 1888 e atrasa o 
nosso relógio por cem anos:

"Não só era ele [Jones] grosseiro por natureza, mas cultivava a singularidade de oratória e 
maneiras,... era às vezes irritadiço, e propiciava motivos para ressentimento. . .

"[Jones e Waggoner] ao gritarem, "Cristo é tudo" ... davam evidência de que não eram 
inteiramente santificados... [Incorretamente cita a Sra. White como apoiando a idéia de que Jones e 
Waggoner contribuíram com um espírito de contenda para a "terrível experiência durante a 
Assembléia de Mineápolis"].

"Eles se apegavam quase exclusivamente à fé como o fator na salvação, . . . não revelavam 
disposição para considerar o outro lado calmamente. . . Não estavam inteiramente isentos de faltas
em seu próprio conceito e arrogância. . .

"Falhavam em revelar a humildade e amor que a justificação pela fé transmitem. . . O ensinamento
extremado de Jones e Waggoner é ainda perceptível nas declarações místicas daqueles que tornam 
a fé tudo, e a as obras nada.

"... [Eles eram] canais imperfeitos... Ao recapitularmos a controvérsia, percebemos que foram os 
rancores suscitados pelas personalidades [de Jones e Waggoner], muito mais do que as diferenças 
em crença, que provocaram a dificuldade." (A. W. Spalding, Captains of the Host, pp. 591-602).

Essa é uma análise negativa dos homens a quem a inspiração atribuiu o papel de "mensageiros do 
Senhor". Conquanto eles fossem "tão-somente homens", é difícil entender por que o Senhor deveria 
escolher para uma obra tão especial homens que eram notavelmente "canais imperfeitos", não-
santificados (em comparação com outros), despertando "ressentimento" e "rancores", grosseiros e 
"místicos". O Senhor aborrece um espírito de justiça própria e contenda. Mas Jones e Waggoner não
tinham tal espírito na época de 1888.

Embora seja verdade que Ellen White repreendia A. T. Jones por ser em algumas ocasiões 
"demasiado duro" sobre Urias Smith na controvérsia anterior à sessão sobre os dez chifres, não 
obstante, defende os dois irmãos como "cristãos" e "cavalheiros". E ela mais do que sugeriu que um
número considerável dos irmãos da oposição não evidenciavam tais "credenciais celestiais".

Dispomos de autores modernos que pintam a Jones e Waggoner em semelhantes termos de 
descoberta de falhas, a exemplo de seus oponentes em 1888. Mas os dois "mensageiros" 
desfrutavam do solidário endosso de Ellen White. É verdade que após a era de 1888 ter-se findado, 
eles falharam e perderam o rumo. Essa provavelmente é a razão por que os escritores modernos 
desejam culpá-los pela tragédia de 1888. Mas julgam mal os fatos.

Ellen White predisse que essa trágica conseqüência se daria caso a oposição à mensagem deles 
prosseguisse. Contudo, acrescentou, a falha posterior da parte deles de modo algum invalidaria a 
sua mensagem e ministério de 1888-1896, o período de seu endosso (ver capítulo 10). Criticar esses
"mensageiros" durante aquela época do "início" do alto clamor significa endossar as objeções de 
seus oponentes contemporâneos. Logicamente, isso justifica a rejeição da bênção especial que 
procedeu do céu. É impressionante como após cem anos ainda nos sentimos compelidos a culpar os 
mensageiros especiais do Senhor pelas conseqüências de nossa própria descrença.



Ellen White notavelmente considerou Jones e Waggoner como revelando um genuíno espírito 
cristão durante e após a Assembléia de Mineápolis (testemunhas oculares substanciam o seu 
julgamento):

"O doutor Waggoner tem-nos falado de maneira bem direta. . . De uma coisa estou certa, como 
cristãos não tendes o direito de abrigar sentimentos de inimizade, falta de cortesia e preconceito 
para com o Dr. Waggoner, que tem apresentado seus pontos de vista de modo claro e de maneira 
objetiva e direta, como deve agir um cristão. . . Creio ser ele perfeitamente honesto em suas 
posições, e respeitaria os seus sentimentos e nele confiaria como um irmão cristão, na medida em 
que não haja evidência de que é indigno. O fato de que ele honestamente sustenta alguns pontos de
vista escriturísticos que diferem dos vossos e meus não é razão por que devamos tratá-lo como um 
ofensor, como um homem perigoso, e torná-lo objeto de crítica injusta." (Ms 15, 1888; Olson, p. 
294).

Um jovem pastor que veio à assembléia de Mineápolis com uma mente preconceituosa contra ele 
deixou em registro suas impressões do espírito que Waggoner demonstrava:

"Tendo decididamente inclinação em favor do Pastor Butler, e contra E. J. Waggoner, fui à reunião 
com uma mente predisposta. . . .

"Com lápis e caderno de anotações na mão eu ouvia em busca de heresias e estava pronto a 
encontrar falhas e achar defeitos no que quer que fosse apresentado. Na medida em que o Pastor 
Waggoner começou, parecia muito diferente daquilo que eu estava à procura. Pelo fim de sua 
segunda lição eu estava pronto a reconhecer que ele ia ser preciso e sua metodologia não revelava 
qualquer espírito de controvérsia, nem mencionou qualquer oposição que eu estava antecipando. 
Muito em breve sua maneira, e o puro evangelho que estava propondo muaram materialmente 
minha mente e atitude, e passei a ser um atento ouvinte em busca da Verdade. . . Ao final da quarta 
ou quinta lição do Pastor Waggoner eu era um pecador arrependido e submisso. . .

"... Após o Pastor Waggoner ter concluído seus onze estudos, a influência deles havia em grande 
medida eliminado de muitos o espírito de debate. . ." (C. McReynolds, "Experiences While at the 
General Conference in Minneapolis, Minn., in 1888" [Experiência Enquanto na Assembléia da 
Associação Geral de Mineápolis, Minn., em 1888]. E. G. White Estate, D File, 189).

Ellen White até defendeu a metodologia ousada e espírito aparentemente iconoclasta dos jovens 
mensageiros:

"Homens sairão no espírito e poder de Elias para preparar o caminho para o segundo advento do 
Senhor Jesus Cristo. É sua obra tornar coisas tortuosas retas. Algumas coisas precisam ser 
derribadas; algumas coisas devem ser edificadas." (Ms. 15, 1888; Olson, p. 300).

"Que nenhuma alma se queixe dos servos de Deus que a eles foram com uma mensagem enviada 
pelo céu. Não mais busqueis falhas neles, dizendo: "Eles são demasiado positivos; eles falam de 
modo muito vigoroso". Eles podem falar com vigor; mas não seria necessário? Deus fará com que 
os ouvidos dos ouvintes reverberem se não derem atenção a Sua voz ou a Sua mensagem. . . .

"Pastores, não desonreis a vosso Deus e agraveis o Seu Santo Espírito lançando reflexos sobre os 
caminhos e maneiras dos homens que Ele escolheria. Deus sabe que ninguém, a não ser homens 
ardorosos, firmes, determinados, de fortes sentimentos considerarão esta obra como sendo de 
importância vital, e aplicarão tal firmeza e decisão a seus testemunhos que despedaçarão as 
barreiras de Satanás." (TM 410, 412, 413).



Um historiador moderno descreve o grosseiro e supostamente inculto A. T. Jones como "um homem
alto e magro, com um jeito saltitante e posturas e gestos rudes" (Spalding, op. cit., p. 591). Ellen 
White tinha uma opinião muito diferente dele:

"Há obreiros cristãos que não receberam uma educação superior porque foi-lhes impossível obter 
tal vantagem; mas Deus tem oferecido evidência de que os tem escolhido. . . Ele os tem tornado co-
obreiros eficientes consigo próprio. Eles têm um espírito pronto a aprender; sentem sua 
dependência de Deus, e o Espírito Santo está com eles para ajudar em suas fraquezas... Ouve-se 
em sua voz o eco da voz de Cristo.

"É evidente que ele caminha com Deus, que tem estado com Jesus e aprendido Dele. Tem trazido a 
verdade ao santuário interior da alma; é para ele uma realidade viva, e apresenta a verdade na 
demonstração do Espírito e de poder. As pessoas ouvem o alegre som. Deus fala a seus corações 
mediante o homem consagrado a Seu serviço. . . Ele se torna realmente eloqüente. É fervoroso e 
sincero, e amado por aqueles por quem trabalha... Seus defeitos serão perdoados e esquecidos. 
Seus ouvintes não se farão cansados e desgostosos, mas agradecerão a Deus pela mensagem de 
graça a eles enviada por meio de Seu servo.

"Eles [os oponentes] podem sustentar o átomo objetável sob lentes de aumento de sua imaginação 
até que o átomo se torne como um mundo, e apague de sua vista a preciosa luz do céu. . . Por que 
levar tanto em conta aquilo que possa parecer-vos tão objetável no mensageiro, e descartar todas 
as evidências que Deus tem oferecido para equilibrar a mente com respeito à verdade?" ("Cristian 
Education". 1893, citado em FE 242, 243; RH, 18 de abril de 1893).

A própria Ellen White, com toda sua respeitável experiência e idade, e consciente de sua exaltada 
posição como mensageira especial do Senhor, julgou uma honra apoiar a obra de Jones e Waggoner:

"Tenho viajado de um lugar a outro, assistindo a reuniões onde a mensagem da justiça de Cristo foi
pregada. Considerei um privilégio permanecer ao lado de meus irmãos, e dar o meu testemunho 
com a mensagem para o tempo." (RH, 18 de março de 1890).

 

A Verdadeira Razão Por Que a Mensagem Foi Rejeitada

Ao relermos hoje as inspiradas mensagens enviadas por anos após 1888, instando pela aceitação da 
mensagem, não podemos compreender -- lendo sobre a superfície -- por que poderia haver qualquer 
falha em fazê-lo. Temos, portanto, cometido o erro de assumir que nossos irmãos realmente 
chegaram a aceitá-la de coração.

Não devemos passar por alto um fato importante. Como poderia alguém aceitar a mensagem que 
Deus enviou e "odiar e desprezar" os mensageiros que empregou? Eles eram "tão-somente 
homens", muito positivos e ousados, e desafortunadamente para o prestígio e paz dos irmãos, 
estavam certos. Isso fez com que as agências escolhidas pelo Senhor de libertação se tornassem 
objeto de tropeço e uma pedra de ofensa devido à prevalecente descrença. Aquilo que o Senhor 
tencionou como um aroma de vida para vida tornou-se um aroma de morte para morte. Aquilo que 
Ele enviou para a terminação de Sua obra tornou-se o início de um longo atraso.

Aceitar a mensagem era demasiada humilhação. As implicações eram de que Deus estava de algum 
modo descontente com a condição espiritual daqueles que eram os "canais apropriados" para a luz 
especial do céu. Observem a análise de Ellen White quanto ao cerne do problema:



"Se os raios de luz que brilharam em Mineápolis tivessem podido exercer o seu poder convincente 
sobre aqueles que tomaram posição contra a luz, se todos tivessem renunciado a seus caminhos e 
submetido sua vontade ao Espírito de Deus naquele tempo, teriam recebido as mais ricas bênçãos, 
desapontado o inimigo, e permanecido como homens fiéis, verdadeiros a suas convicções. Eles 
teriam tido uma rica experiência; mas o eu declarou: "Não". O eu não estava disposto a ser 
afetado; o eu lutou pelo predomínio, e todas aquelas almas serão novamente provadas nos pontos 
em que falharam então. . . O eu e a paixão desenvolveram características odiosas." (Carta 19, 
1892).

"Alguns têm estado cultivando ódio contra os homens a quem Deus tem comissionado para levarem
uma mensagem especial ao mundo. Eles começaram essa obra satânica em Mineápolis. 
Posteriormente, quando viram e sentiram demonstração do Espírito Santo testificando que a 
mensagem era de Deus, odiaram-na ainda mais, porque era um testemunho contra eles." (TM 78, 
80; 1895).

"O Espírito Santo, de tempos em tempos, revelará a verdade mediante seus próprios agentes; e 
nenhum homem, nem mesmo um sacerdote ou governante, tem o direito de dizer, não dês 
publicidade a vossas opiniões, porque não creio nelas. Esse maravilhoso "eu" pode tentar rebaixar 
o ensinamento do Espírito Santo." (TM 70; 1896).

"Eles [os oponentes] não ouviam, nem queriam entender. Por que?-- Para não se converterem e 
terem de reconhecer que todas as suas idéias não estavam corretas. Isso eles eram 
demasiadamente orgulhosos para fazer, e assim persistiram em rejeitar o conselho de Deus e a luz 
e evidência que haviam sido dadas. . . . Esse é o terreno sobre que alguns de nossos irmãos da 
liderança estão agora percorrendo." (Ms. 25, 1890).

"Vi que Jones e Waggoner tiveram sua contrapartida em Josué e Calebe. Como os filhos de Israel 
apedrejaram os espias com pedras literais, vós apedrejastes esses irmãos com pedras de sarcasmo 
e ridículo. Vi que vós voluntariamente rejeitastes o que sabíeis ser a verdade. Apenas porque ela 
era por demais humilhante para a vossa dignidade. Vi alguns de vós em vossas tendas 
arremedando e fazendo toda a sorte de galhofas desses dois irmãos. Vi também que se tivéssemos 
aceito a mensagem deles teríamos estado no reino após dois anos daquela data, mas agora temos 
de retornar ao deserto e ficar 40 anos." E.G.White, Escrito de Melbourne, Austrália, 09.05.1892.

Como em todas as eras passadas, uma análise da verdade de um profeta foi desonrada e desacatada. 
Mas para nós hoje, há boas novas em defrontar a realidade.

Podemos firmar nossos pés sobre a rocha sólida somente se estivermos dispostos a defrontar a 
verdade plena. É chegado o tempo para fazer isso e ninguém poderá retardar o relógio.

 

Onde Estavam os "Alguns"?

Observem a expressão, "alguns de nossos irmãos da liderança" rejeitaram "o conselho de Deus". É 
possível conhecer a verdade de qual é a proporção implícita desses "alguns"?

Seis anos depois Ellen White identificou aqueles que rejeitaram a mensagem com uma designação 
genérica. Os "alguns" constituíam o corpo principal de nossos irmãos da liderança e mais 
influentes: "A luz que deve iluminar a terra inteira com sua glória foi resistida, e pela ação de 
nossos irmãos tem sido em grande medida mantida afastada do mundo." (Carta 96, 1896; 1 SM 



235; ênfase acrescentada). Sem exceção ela consistentemente identifica aqueles dentre "nossos 
próprios irmãos" que rejeitaram como "muitos" e os que aceitaram como "poucos" (ver capítulo 4).

A parábola de 1888 lança luz sobre nossa posição hoje:

"Os judeus recusaram receber a Cristo porque Ele não veio segundo as suas expectações. . . .

"Esse é o perigo a que a igreja agora se expõe--que as invenções dos homens assinalem o caminho 
preciso para o Espírito Santo vir. Conquanto não se preocupem em reconhecê-lo, alguns já têm 
feito isto. E devido a que o Espírito deve vir, não para o louvor de homens ou para estabelecer suas
errôneas teorias, mas para reprovar o mundo do pecado, e da justiça, e do juízo, muitos se volvem 
Dele." (TM 64, 65; 1896).

Obviamente, a mensagem de 1888 foi muito mais do que uma mera reiteração de uma doutrina 
negligenciada. Os delegados à Assembléia chegaram inesperadamente a defrontar a Cristo face a 
face quando depararam face a face a Sua mensagem. "O que é justificação pela fé? É a obra de 
Deus em lançar a glória do homem no pó" (COR 104). O confronto envolvia a humilhação de suas 
almas até esse pó, e não estavam preparados para tanto. Eles se ressentiam de contrição, e lágrimas 
descendo-lhes a face.

Em suma, podemos ver como o amor de Cristo que derrete corações e o orgulho do clero 
profissional são incompatíveis. Eles estavam montados sobre o êxito, e a humildade de coração 
tornou-se-lhes uma pedra de tropeço.

Poderia este ser ainda nosso problema hoje?

  

4. Aceitação ou Rejeição: Em Busca de um 
Enfoque Mais Nítido
  

 

Ter sido aceita ou rejeitada a mensagem de 1888 é mais do que uma controvérsia acadêmica trivial. 
Assim como não é possível separar o evangelho do relato da cruz, é impossível apreciar a 
mensagem de 1888 à parte de ver a verdade de sua história. Não podemos compreender 
corretamente nosso relacionamento coletivo atual com Cristo a menos que entendamos essa 
realidade. A confusão é perigosa, pois é bem sabido que um povo que não conhece a sua história 
está fadado a repeti-la, e pode já estar vivendo tal processo.

A abordagem da história por Ellen White é clara e impossível de ser incompreendida. Não obstante, 
um autor representa a evidência histórica como sendo ambígua:

"A questão tem sido freqüentemente debatida: O que aconteceu após a Assembléia da Associação 
Geral de 1888? A igreja aceitou ou rejeitou a nova ênfase sobre o evangelho de salvação? Se uma 
pessoa estuda os registros daqueles anos à procura de evidência de rejeição pode também 
encontrar aquilo de que precisa." (N. F. Pease, The Faith That Saves [A fé que salva], p.43).



Contudo, a questão importante não é se a Igreja aceitou a mensagem. Ellen White declara que 
"Satanás teve êxito em eliminá-la de nosso povo, em grande medida" (cf. 1SM 234, 235, 1896). A 
igreja nunca tivera oportunidade devida de considerá-la sem distorções ou oposição. A questão é se 
a liderança a aceitou. Ellen White fala francamente sobre isso. O seu testemunho é a verdade 
presente, relevante à nossa condição espiritual hoje.

A Igreja Adventista do Sétimo Dia a nível mundial tem sido ensinada mediante publicações 
autorizadas de que a mensagem de 1888 foi aceita naquela geração pela liderança predominante, e 
tem sido a segura posse doutrinária da igreja desde então. Aqui está uma presunção de "rica estou, 
de nada tendo falta". De modo resumido, a posição oficial é como segue:

"Os obreiros e leigos adventistas do sétimo dia em geral aceitaram as apresentações [de 1888] em 
Mineápolis e foram abençoados. Certos homens de liderança ali resistiram ao ensino." (A Further 
Appraisal of the Manuscript "1888 Re-examined" [Avaliação adicional do manuscrito "1888 
Reavaliado"] , Associação Geral, setembro de 1958, p. 11).

Uma obra de caráter oficial que em sua publicação inicial levava o endosso de dois presidentes da 
Associação Geral "foi lida criticamente por cerca de sessenta de nossos mais hábeis eruditos. . . 
Sem dúvida nenhum volume em nossa história obteve tão magnífico em sua pre-publicação" (p.8). 
Esse livro nos informa que oposição à mensagem foi insignificante porque, por fim, menos de dez 
delegados à sessão de 1888 rejeitaram de fato a mensagem ou foram a ela hostis. Essa 
impressionante opinião merece cuidadosa atenção, pois se for verdadeira, temos de nela crer:

"A acusação . . . de que o ensino de Justificação Pela Fé foi rejeitado em 1888 pela denominação, 
ou pelo menos por sua liderança, é . . . refutada pelos participantes pessoais da Assembléia, e é um
pressuposto não comprovado e infundado. Isto simplesmente não é historicamente verdadeiro. . . . 
"Alguns" irmãos de liderança postaram-se no caminho da luz e bênção. Mas os . . . líderes como 
um grupo, nunca rejeitaram a doutrina bíblica da Justificação pela Fé." (L. E. Froom, Movement 
of Destiny [Movimento predestinado], p. 266; 1971).

"Dos aproximadamente noventa delegados registrados na Assembléia da Associação Geral de 
Mineápolis de 1888, havia menos do que duas dezenas -- e conseqüentemente nem mesmo um 
quarto do número total de participantes -- que realmente combateram a mensagem...

"A maioria dos que primeiro apresentaram objeções fizeram confissões. . . e daí em diante 
cessaram sua oposição. . . Somente um pequeno grupo de "radicais" prosseguiu rejeitando-a.

"Os "alguns" que rejeitaram revelaram-se menos que um quarto. E, segundo Olson, a maioria 
desses vinte fizeram confissões, daí deixando de ser "rejeitadores" e, desse modo, tornando-se 
aceitadores." (ibid., pp. 367-369; ênfases do original).

Este livro informa ainda que a mensagem foi inicialmente aceita em 1888 pela liderança da Igreja:

"A denominação como um todo, e sua liderança em particular, não rejeitou a mensagem e as 
provisões da Justificação Pela Fé em 1888 e anos seguintes. . . O novo presidente . . . de coração 
aceitou e manteve o ensino da justificação pela fé. . . " (ibid., pp. 370, 371; ênfases do original).

Tanto um vice-presidente da Associação Geral quanto o presidente em declarações separadas 
concordam:

"Durante meus cinqüenta e cinco anos no ministério adventista . . . nunca ouvi um obreiro ou 
membro leigo . . . expressar oposição à mensagem da justificação pela fé. Nem sei de qualquer 



oposição dessas sendo expressa por publicações adventistas do sétimo dia." (A. V. Olson, Through 
Crisis to Victory [Da Crise para a Vitória], p. 232; 1966).

"É certo dizer que a mensagem [de 1888] foi anunciada tanto do púlpito quanto da imprensa, e 
pela vida de milhares após milhares de dedicados filhos de Deus. . . . Pastores e evangelistas 
adventistas têm anunciado essa mensagem vital de púlpitos de igrejas e plataformas públicas, com 
corações inflamados em amor por Cristo." (ibid, pp. 233, 237).

"Tem . . . sido sugerido por alguns poucos -- de modo inteiramente errôneo -- que a Igreja 
Adventista do Sétimo Dia perdeu o rumo ao falhar em assimilar esse ensino cristão fundamental [a
mensagem de 1888]." (R. R. Figuhr, Presidente da Associação Geral, no Prefácio de By Faith Alone 
[Pela Fé Somente], de N. F. Pease; 1962).

O Secretário do Patrimônio de Ellen G. White por longo tempo nos assegura que a mensagem foi 
geralmente aceita:

"A concepção de que a Associação Geral, e com isso a denominação, rejeitou a mensagem de 
justificação pela fé em 1888 carece de fundamento... Registros contemporâneos não confirmam 
qualquer sugestão de rejeição denominacional. Não existe declaração de E. G. White em parte 
alguma que diga que assim se deu... O registro histórico do recebimento no campo seguindo-se à 
sessão apóia a noção de que atitudes favoráveis eram bem generalizadas. . . Pareceria que ênfase 
desproporcional chegou a ser dada à experiência da Assembléia da Associação Geral de 
Mineápolis." (A. L. White, The Lonely Years [Os Anos Solitários], p. 396; 1984).

Seguindo os passos de outros eruditos, um outro autor assinala:

"Significa isso que a igreja como um todo, ou mesmo sua liderança, rejeitou a mensagem de 1888? 
De modo algum. Alguns a rejeitaram -- uma minoria barulhenta... A nova liderança endossou de 
todo o coração a nova ênfase." (Marjorie Lewis Lloyd, To Slow Getting Off [Muito devagar para a 
decolagem], pp. 19,20).

Se esses pontos de vista oficiais são substanciados pela história e pelo testemunho de Ellen White, 
estamos sob obrigação moral de crer neles. Mas temos um problema, porque ela repetidamente 
compara a reação da liderança à mensagem de 1888 com a dos judeus contra Cristo.1 Isso não é 
aceitação!

Se essas declarações forem verazes, é difícil entender por que Ellen White teria que tornar-se tão 
preocupada por um década, e até mais, a respeito do que dissera que constituía persistente rejeição 
da mensagem de parte de "nossos irmãos" na sede, se tão poucos se opunham. Iria o Senhor reter de
toda a Igreja mundial as bênçãos da chuva serôdia e alto clamor se menos do que dez ministros 
persistissem em opor-se a ela, não sendo eles sequer líderes?

Se assim for, poderemos jamais esperar um melhor percentual de aceitação a qualquer mensagem 
que o Céu possa nos enviar? Se o Senhor retém de todos nós as bênçãos de Seu Santo Espírito 
devido a tão minúscula oposição, que esperança temos de que jamais poderá haver uma terminação 
da comissão evangélica?

 

Os Judeus Negam Ter Rejeitado o Messias



A negação dos judeus toma duas formas: (a) um caso de errônea identidade: Jesus de Nazaré não foi
o Messias, dizem, portanto rejeitá-lo" não foi um sério equívoco; (b) um caso de errônea atribuição 
de culpa: os romanos, e não eles, crucificaram-No" (cf. Max I. Dimont, Jews, God, and History [Os 
judeus, Deus e a História], pp. 138-142).

É evidente em muitas das declarações acima que temos também um problema: (a) Há uma 
identidade errônea. Quase todos esses autores fogem do fato de que a mensagem de 1888 
representou o início da chuva serôdia e do alto clamor. Praticamente sem exceção eles identificam a
mensagem de 1888 como uma mera "reiteração" da doutrina protestante de justificação pela fé do 
século XVI, tal como ensinada pelas igrejas populares2. (b) Há um problema de errônea atribuição 
de culpa: insiste-se uniformemente que somente uns poucos indivíduos sem importância resistiram 
e rejeitaram a mensagem, a maioria dos demais arrependendo-se, de modo que no final, a 
mensagem foi em grande medida bem aceita pela liderança responsável da igreja.

O Dr. Froom nos conta que os relatórios de A. W. Spalding e L. H. Christian do evento de 1888 
estão "em completa harmonia" com os fatos (op. cit. p. 268). E A. V. Olson igualmente sugere que 
Spalding apresenta "a verdade integral" do assunto (op. cit., p. 233). O relatório deles difere 
marcadamente do de Ellen White, mas uma vez que desfrutam tão pleno endosso modernamente, 
eles merecem nossa cuidadosa atenção:

"O maior evento dos anos oitenta [do século XIX] na experiência dos Adventistas do Sétimo Dia foi
a recuperação, ou reafirmação e nova consciência de sua fé na doutrina básica do cristianismo. . . 
A última década do século viu a igreja se desenvolvendo, mediante esse evangelho, numa 
corporação preparada para cumprir a missão de Deus. . . A igreja foi despertada pela mensagem 
reavivadora da justificação pela fé." (A. W. Spalding, Captains of the Host [Capitães das Hostes], 
pp. 583, 602; 1949).

"1888 é notavelmente um marco na história adventista do sétimo dia. Foi realmente como cruzar 
uma fronteira continental para um novo país. Alguns destruidores dos irmãos que se chamam a si 
próprios de reformadores têm tentado apresentar alegações de que aquela assembléia foi uma 
derrota; não obstante, a verdade é que o evento se apresenta como uma gloriosa vitória. . . Ela 
introduziu um novo período em nossa obra--um tempo de reavivamento e salvação de almas. . . O 
Senhor deu a Seu povo uma maravilhosa vitória. Foi o início de um grande despertamento 
espiritual entre os adventistas. . . alvorecer de um dia glorioso para a igreja adventista. . . O efeito 
benéfico do grande reavivamento de Mineápolis . . . começando em 1888 . . . foi rico tanto em 
santidade quanto em frutos missionários." (L. H. Christian, The Fruitage of Spiritual Gifts [Os 
frutos dos dons espirituais], pp. 219, 223, 224, 237, 244, 245).

Observem que um de nossos autores cumpre sem o perceber a profecia de Cristo a respeito da 
liderança da igreja laodiceana. Ele emprega as mesmas palavras que Ele pôs nos lábios do "anjo da 
igreja" (Apocalipse 3:14, 17), que reivindica estar "rica" de nada tendo falta mediante uma 
presumível aceitação da mensagem.

 

Foi a Mensagem Aceita ou Rejeitada?

Certamente nosso autor não desejaria intitular um ex-ilustre presidente da Associação Geral como 
um "destruidor dos irmãos". Mas logicamente A. G. Daniells deve ajustar-se a essa categoria, pois 



claramente diz que a história de 1888 assinalou uma "derrota" no avanço da causa de Deus. Suas 
declarações contradizem completamente nossos endossados autores:

"Esta mensagem de justificação em Cristo... defrontou oposição de parte de homens zelosos e bem-
intencionados na causa de Deus! A mensagem [de 1888] nunca foi recebida, nem proclamada, nem
teve livre curso como deveria ter tido a fim de transmitir à igreja as imensuráveis bênçãos que 
estavam nela inseridas... A divisão e conflito que despertou entre os líderes devido à oposição à 
mensagem da justiça em Cristo, produziu uma reação muito desfavorável. Os membros em geral 
estavam confusos e não sabiam o que fazer . . .

"Por detrás da oposição revela-se a insidiosa artimanha daquela mente mestra do maligno. . . 
Quão terrível devem ser os resultados de qualquer vitória dele em derrotá-la!" (A. G. Daniells, 
Christ Our Righteousness [Cristo Justiça Nossa], pp. 47, 50, 53, 54; 1926).

Observem a palavra "derrota". Isso é o oposto de "vitória". Por todo o seu livro, Daniells insiste em 
que não houve reavivamento em escala denominacional nem aceitação desta mensagem e 
experiência. Em 1926 ele considerou o reavivamento como ainda futuro:

"Ao longo dos anos nesse entrementes [desde 1888] tem-se desenvolvido firmemente o desejo e 
esperança -- sim, a crença -- de que algum dia a mensagem da justificação pela fé brilhará, em 
toda sua inerente glória, valor e poder, e receberá pleno reconhecimento." (ibid., p. 43).

O "poderoso reavivamento" que outros declaravam ter tido lugar, Daniells situava na categoria de 
"o que poderia ter sido":

"Que poderoso reavivamento da verdadeira santidade, . . . que manifestação de poder divino para 
a terminação da obra, . . . poderia ter sobrevindo ao povo de Deus se todos os nossos ministros 
tivessem saído da Assembléia como fez essa obediente serva do Senhor [Ellen White]." (ibid., p. 
47).

Ellen White deve também logicamente situar-se sob a censura crista de ser uma "destruidora dos 
irmãos", pois ela sumariou o fim da era de 1888 como um tempo de vitória para nossos inimigos 
quando declarou que "Satanás teve êxito . . . em grande medida" em manter a mensagem distante 
tanto da igreja quanto do mundo (1 SM 234, 235; 1896).

A. T. Jones, quando caminhava humildemente com o Senhor, deve também submeter-se à mesma 
repreensão, e não somente ele, mas a congregação reunida na Assembléia da Associação Geral de 
1893. Contudo, eles estavam próximos da real situação. Nem uma única pessoa ousou desafiar o 
orador, pois todos sabiam que estava dizendo a verdade:

"Quando esta mensagem da justiça de Cristo começou conosco como um povo? [Um ou dois na 
audiência: "Três ou quatro anos atrás"] Quanto tempo, três ou quatro anos? [Congregação: 
"Quatro"]. Sim, quatro. Onde foi isso? [Congregação: "Mineápolis"] O que, pois, os irmãos da 
liderança rejeitaram em Mineápolis? [Alguns na congregação: "O alto clamor"]. . . . O que os 
irmãos naquela tremenda postura que tomaram, rejeitaram em Mineápolis? Rejeitaram a chuva 
serôdia--o alto clamor--da terceira mensagem angélica." (GCB, 1893, p. 183).

Em 1908 Jones fala da oposição oficial ainda em prosseguimento durante aqueles "vinte e um anos 
contra a mensagem divina da justificação pela fé":

"Hoje, em posições de presidentes de Uniões, e de oficiais da Associação Geral, há homens que no 
início . . . opunham-se inteiramente e por todos os meios suscitavam questões . . . que pudessem 



levantar, à verdade da justificação pela fé tal como essa verdade se acha na clara palavra das 
Escrituras. Disso sei porque mais do que uma vez fui detido por mais de uma hora exatamente 
desse modo, por exatamente esses mesmos homens." (A. T. Jones, carta para R. S. Owen, 20 de 
fevereiro de 1908).3

Se os membros regulares e obreiros da Igreja Adventista aceitassem as apresentações de 
Mineápolis, seria razoável esperar que anos mais tarde Jones se lembrasse de pelo menos um deles, 
além de Ellen G. White? Treze anos depois de 1908 ele recorda:

"Não posso agora lembrar-me do nome de ninguém que aceitou a mensagem na assembléia de 
1888 abertamente [obviamente além de Ellen White]. Mas mais tarde muitos disseram que foram 
grandemente ajudados por ela. Um homem de Battle Creek disse naquela reunião após uma das 
reuniões do Dr. Waggoner: ' Agora podemos dizer amém a tudo isto, se isto é tudo o que houve. 
Mas lá à distância há ainda algo por vir. E isso deve nos conduzir àquilo. . . E se dissermos amém 
a isso, teremos que dizer amém àquilo, e então somos apanhados". . . Não havia tal coisa, e assim 
eles privaram seus corações daquilo que lhes havia dito ser a verdade; e por combaterem o que 
somente imaginavam, prenderam-se à oposição ao que sabiam que deveriam ter dito amém." (Carta
a C. E. Holmes, 12 de maio de 1921).

Na mesma carta, Jones acrescentou que "os opositores eram . . . todos quantos podiam ser 
manipulados pela influência da Associação Geral".

Jones certa vez disse que "alguns" aceitaram a verdade na Assembléia de Mineápolis, "alguns" 
rejeitaram e "alguns" permaneceram entre as duas posições (GCB 1893, p. 185). Os que se 
inclinaram pela aceitação da teoria interpretaram isto como significando que o grupo estava a 
grosso modo dividido em três segmentos; e uma vez que se presume que "muitos" dos que 
inicialmente a rejeitaram ou se revelaram neutros, mais tarde se arrependeram, imagina-se que a 
grande maioria terminou aceitando a mensagem. A declaração de Jones de 1921 prossegue segundo 
uma diferente perspectiva:

"Outros a favoreceriam, mas quando o espírito de perseguição era forte, em lugar de 
permanecerem nobremente no temor de Deus, e declarar em face do ataque: "É a verdade de Deus,
e creio nela com toda minha alma", começavam a recuar e desculpando-se apresentavam escusas 
para aqueles que a estavam pregando."

Essa atitude hesitante pode ser qualquer coisa, menos aceitação da mensagem da justiça de Cristo! 
Aqueles que seguem a Cristo estão preparados para morrer por Sua verdade.

Jones deixou em registro a sua opinião da extensão dos "reavivamentos denominacionais em escala 
global" que se seguiram à assembléia de 1888. O texto seguinte, desta carta de 1921 é citado num 
livro oficialmente aprovado que apoia a posição de aceitação:

"Quando chegou a ocasião das campais [após 1888] todos nós três [Ellen White, Waggoner, e ele 
próprio] visitamos as campais com a mensagem de justificação pela fé . . . Às vezes todos os três 
dentre nós na mesma reunião. Isso fez com que a maré mudasse de rumo com o povo, e 
aparentemente com a maior parte dos homens da liderança." (Pease, By Faith Alone [Pela Fé 
Somente], p. 149).

A citação no livro pára aqui. Mas a próxima sentença de Jones refuta a tese da aceitação:



"Mas este último foi somente aparente, nunca real, pois todo o tempo na Comissão da Associação 
Geral e entre outros havia um antagonismo secreto, sempre levado avante, e que . . . finalmente 
ganhou o dia na denominação, e deu supremacia ao espírito de Mineápolis, e à contestação e aos 
homens."

Esta carta foi escrita quando Jones não distava da morte. Ela revela um espírito refinado de lealdade
a todas as crenças doutrinárias adventistas do sétimo dia, e à completa inspiração do ministério 
profético de Ellen White.

Dentro de cinco anos, A. G. Daniells publicou sua posição que concorda essencialmente com a de 
Jones: "A mensagem nunca foi recebida, nem proclamada, nem recebeu livre curso como deveria 
ter sido, a fim de comunicar à Igreja as imensuráveis bênçãos que estavam nela envolvidas" (Christ
Our Righteousness [Cristo, Justiça Nossa], p. 47; 1926).

Mas não precisamos depender das avaliações de Jones ou Daniells sobre o que teve lugar. Temos 
outro testemunho.

 

Significativa Evidência Inspirada

Candidamente investigados, os escritos de Ellen White nunca são ambígüos sobre esta questão do 
recebimento da mensagem de 1888. Ela não pode aparar ambos os lados dessas posições 
contraditórias. A declaração de Jones a respeito da "maré" voltando-se "aparentemente" com os 
irmãos da liderança é substanciada por Ellen White:

"Por quase dois anos [1890] temos instado o povo a vir e aceitar a luz e a verdade com respeito à 
justiça de Cristo, e não sabem se vêm e tomam posse deste preciosa verdade ou não." (RH, 11 de 
março de 1890).

Por que se dava isso? Na semana seguinte ela declarou a razão por que os membros leigos e jovens 
ministros estavam hesitantes:

"Nossos jovens observam nossos irmãos mais velhos, e ao verem que eles não aceitam a mensagem,
mas tratam-na como se fosse de nenhuma conseqüência, influencia aqueles que são ignorantes das 
Escrituras a rejeitarem a luz. Esses homens que se recusam a receber a verdade, interpõem-se entre
o povo e a luz." (R&H, 18 de março de 1890; ênfase acrescentada).

Ela também concordava com a declaração de Jones de que não havia um só dos irmãos dirigentes 
no escritório central desejoso de assumir uma firme posição pela mensagem da justiça de Cristo:

"Vez após vez dei o meu testemunho àqueles que estavam reunidos [em Mineápolis, 1888] de modo 
claro e vigoroso, mas aquele testemunho não foi recebido. Quando vim a Battle Creek, repeti o 
mesmo testemunho na presenção do Pastor Butler, mas não houve um que teve a coragem de ficar 
do meu lado e ajudar o Pastor Butler a ver que ele, bem como outros, tinham assumido posições 
equivocadas. . . . O preconceito do Pastor Butler foi maior após ouvir os vários relatórios de 
nossos irmãos ministros na assembléia de Mineápolis." (25 de janeiro de 1889; Carta U3, 1889; 
ênfase acrescentada).

Os irmãos que ela dissera que se interpuseram, eram líderes. Graças a Deus, nem todos "recusaram-
se receber a verdade", mas o termo "nossos próprios irmãos" é genérico, em certo sentido. Deve 



significar o corpo maior da liderança responsável, com poucas exceções de influência, se houvesse 
alguma. Ela emprega o termo repetidamente. E o que é significativo, ela o usa em retrospecto:

"Em Mineápolis . . . Satanás teve êxito em desviar de nosso povo, em grande medida, o poder 
especial do Espírito Santo. . . . O inimigo impediu que obtivessem aquela eficiência que poderiam 
ter tido em levar a verdade ao mundo. . . . A luz que deve iluminar a terra toda com suas glória foi 
resistida, e pela ação de nossos próprios irmãos tem sido em grande medida afastada do mundo." 
(1 SM, 234, 235).

De modo algum poderiam alguns poucos "cabeças duras" sem influência ter tal efeito determinativo
se muitos dos irmãos da liderança tivessem recebido de coração a mensagem. O contrário disso 
seria crer que a cauda poderia agitar o cão. Ela escreveu o seguinte a um parente, após a maioria das
"confissões" de peso tinham sido feitas.:

"Quem dos que tiveram parte na assembléia de Mineápolis chegaram à luz e receberam os ricos 
tesouros da verdade que o Senhor lhes enviou do céu? Quem manteve o passo com o líder, Jesus 
Cristo? Quem fez total confissão de seu equivocado zelo, sua cegueira, seus ciúmes e más 
suspeitas, seu desafio da verdade? Ninguém..." (Carta, 5 de novembro de 1892; B2a 1892).

Sete ou oito longos anos após 1888 ela é forçada a confessar a respeito de "alguns" em Battle Creek
que "mantiveram vivo o espírito que causou distúrbios em Mineápolis", e que é também 
identificado com "muitos":

"Eles começaram esta obra satânica em Mineápolis. . . Contudo esses homens têm mantido 
posições de confiança, e têm estado moldando a obra à sua semelhança, ao ponto em que podem 
fazê-lo." (TM 80; 1o de maio de 1895; 30 de maio de 1896; ênfase acrescentada).

 

Um Apelo a Simples Honestidade

A. G. Daniells incentiva-nos a sermos honestos ao encarar a realidade: "Seria muito mais agradável 
eliminar algumas das declarações feitas pelo Espírito de Profecia com respeito à atitude de alguns 
dos líderes para com a mensagem e os mensageiros. Mas isso não pode ser feito sem oferecer 
somente uma apresentação parcial da situação, . . . deixando a questão num certo mistério" (op. cit., 
p. 43).

Quanto menos "mistério", melhor, nesse tardio e perigoso tempo. Portanto, as citações seguintes, 
apresentadas palavra por palavra de modo sucinto, são tomadas dos Testimonies to Ministers 
[Testemunhos para ministros], escrito em 1895. Este é o julgamento em retrospectiva de Ellen 
White, escrito bem à altura do fechamento da era 1888:

"Muitos . . . tratam-na [a mensagem] com desdém.

"Voltastes vossas costas, e não vossa face, ao Senhor.

"A luz que deve encher toda a terra com sua glória tem sido desprezada.

"Acautelai-vos como . . . votais ao desprezo as manifestações do Espírito Santo.

"Eu não sei mas alguns já mesmo agora foram muito longe para retornar e se arrepender.

"Essas grandiosas e solenes realidades não são apreciadas e tornam-se objeto de crítica.

"Homens . . . postam-se no caminho dos pecados, e sentam-se na roda dos escarnecedores.



"Muitos adentraram veredas escuras e secretas, e alguns jamais retornarão.

"Tentaram a Deus, rejeitaram a luz.

"Escolheram as trevas em lugar da luz, e contaminaram a alma.

"Não somente recusaram aceitar a mensagem, mas odiaram a luz.

"Esses homens são partícipes da ruína de almas. Eles se interpuseram entre a luz enviada do céu e 
o povo. Pisaram a pés a palavra de Deus, e estão desdenhando o Seu Santo Espírito.

"Têm estado por anos resistindo à luz e acariciando o espírito de oposição.

"Por quanto tempo odiareis e desprezareis os mensageiros da justiça de Deus?

"Eles os tacharam [os mensageiros] de serem fanáticos, extremistas, e entusiastas.

"Vereis, quando for demasiado tarde, que estivestes combatendo contra Deus.

"Vossa atitude de pôr as coisas de cabeça para baixo é conhecida do Senhor.

"Prossegui um pouco mais como tendes feito, em rejeição da luz do céu, e estareis perdidos.

"A exemplo de falsas placas, indicando o caminho errado.

"Se rejeitais os mensageiros designados por Cristo, rejeitais a Cristo.

"Desprezas essa gloriosa oferta de justificação mediante o sangue de Cristo.

"Apelo-vos . . . a que cessai vosso teimosa resistência da luz e evidência." (TM 89-98).

Isto foi o que nossos autores referiram como "notável marco na história adventista do sétimo dia", o
cruzamento de uma "fronteira continental em novo território", a "gloriosa vitória e a ocasião e início
de coisas maiores e melhores para a igreja do advento", o tempo de reavivamento e salvação de 
almas", o "tempo de feliz experiência espiritual", o "início de um grande despertamento espiritual 
entre os adventistas", um "reavivamento por toda a denominação"! Ellen White escreveu melhor do 
que sabia em 1895: "Vossa atitude de pôr as coisas de cabeça para baixo é conhecida do Senhor".

Sete ou oito anos após a Assembléia propiciaram ampla oportunidade para arrependimento, 
confissões, e uma dedicada participação num "reavivamento de amplitude denominacional". A 
cronologia de rejeição pode ser catalogada ano por ano:

"Em vez de forçardes vosso peso contra a carruagem da verdade que está sendo empurrada para 
cima numa estrada íngrime, devíeis trabalhar com toda a energia que tendes para empurrá-la para
cima.

"Nossos irmãos mais velhos . . . não aceitam a mensagem, mas tratam-na como se fosse de 
somenos importância." (RH, 18 de março de 1890).

"Não posso expressar-vos meu pesar e angústia de alma quanto à verdadeira condição da causa ao
ela ser-me apresentada. . .

"Foi-me mostrado que da parte dos pastores em todas as nossas associações, há negligência no 
estudo das Escrituras, para a busca da verdade. . . Fé e amor, quão destituídas estão as igrejas 
dessas coisas! . . .



"A religião bíblica é muito escassa, mesmo entre nossos ministros. . . O padrão do ministério tem 
sido grandemente rebaixado.

"Frieza, indiferença, falta de terna simpatia, estão levedando o acampamento de Israel. Se esses 
males forem permitidos se fortalecer como se tem dado por alguns anos no passado, nossas igrejas 
estarão numa deplorável condição." (TM 142-156; 20 de agosto de 1890).

Não houve muito reavivamento à altura de 1892:

"A atmosfera da igreja é tão frígida, seus espírito de tal ordem, que homens e mulheres não podem 
sustentar ou suportar o exemplo da piedade primitiva, brotada do céu. O calor de seu primeiro 
amor está extinto, e a menos que sejam refrigerados pelo batismo do Espírito Santo, seu castiçal 
será removido de seu lugar." (TM 167, 168, 161; 15 de julho de 1892).

O mesmo se dava em 1893:

"Oh, quão pouco sabemos do dia de sua visitação! . . . Estamos convencidos de que entre o povo de
Deus há cegueira de mente e dureza de coração, conquanto Deus tenham manifestado inexprimível
misericórdia com respeito a nós. . . .

"Hoje há poucos que estão servindo a Deus de coração. A maioria dos que compõem nossas 
congregações estão espiritualmente mortos em ofensas e pecados. . . As mais doces melodias que 
derivam de Deus mediante lábios humanos -- justificação pela fé, e a justiça de Cristo -- não extrai
deles uma resposta de amor e gratidão. . . Eles endurecem seus corações contra [o Mercador 
Celestial]." (RH, 4 de abril de 1893).

As condições não haviam melhorado em 1895:

"Há muitos que deixaram para trás sua fé no advento, . . . enquanto dizem em seus corações, "o 
Meu Senhor retarda a Sua vinda". . . .

"Homens que têm sobre si pesadas responsabilidades, mas que não contam com uma viva ligação 
com Deus, tem estado em condição de desprezo ao Seu Espírito Santo. . . Advertências têm 
procedido de Deus vez após vez para esses homens, mas eles as puseram de parte e se aventuraram
a prosseguir no mesmo rumo. . .

"Se Deus poupar suas vidas, e eles nutrirem o mesmo espírito que assinalou seu curso de ação 
tanto antes como depois da assembléia de Mineápolis, preencherão a medida dos atos daqueles a 
quem Cristo condenou quando esteve sobre a terra." (TM 77-79; 1º de maio de 1895).

Aparentemente ocorreu pouca mudança por 1896:

"Que os homens mantenham vivo o espírito prevaleceu em Mineápolis é uma ofensa a Deus. Todo o
céu está indignado com o espírito que por anos tem sido revelado em nossa instituição editora de 
Battle Creek... Uma voz foi ouvida assinalando os erros e, no nome do Senhor, pleiteando por 
decidida mudança. Mas quem seguiu a instrução dada? Quem humilhou seu coração para eliminar
dele todo vestígio de seu espírito ímpio e opressivo?" (TM 76, 77; 30 de maio de 1896).

Parece que o "reavivamento" não tinha tido sucesso em conquistar os corações dos líderes até 1897:

"Deus dá aos homens conselho e repreensão para o seu bem. Ele tem enviado Sua mensagem, 
dizendo-lhes o que era necessário para a época--1897... Ele vos deu oportunidade para virdes 
armados e equipados para o auxílio do Senhor. E tendo feito tudo, ele vos disse para levantardes. 



Mas aprontaste-vos? Dissestes, "Eis-me aqui; envia-me a mim?" Sentaste-vos em tranqüilidade e 
nada fizestes. Deixastes a palavra do Senhor cair sobre o chão descuidadamente. . .

"Oh, por que os homens serão obstáculo, quando poderiam ser auxílios? Por que bloquearão a 
roda, quando poderiam impulsioná-las com marcado êxito? Por que privarão suas próprias almas 
do bem, e impedirão a outros a bênção que poderia vir por seu intermédio? Esses rejeitadores da 
luz permanecerão como desertos estéreis." (TM 413).

Certamente esses rejeitadores permaneceram como "desertos estéreis" espiritualmente. Uma vista 
de olhos em seus sermões e artigos impressos revela que eram áridos e monótonos, isentos dos 
motivos essenciais das verdades de 1888. Contudo, tornam evidente que suprema confiança de que 
entendem e pregam justificação pela fé.

 

A História dos Reavivamentos Pós-1888

De 1888 a 1890 Ellen White faz numerosas referências às reuniões de reavivamento que ela 
manteve em companhia de Jones e Waggoner. A teoria da aceitação é grandemente baseada nessas 
declarações. Devemos dar-lhe o devido peso. O que se segue são amostras de seu grande 
entusiasmo:

"Nunca vi uma obra de reavivamento prosseguir com tal inteireza, e, contudo, permanecer tão livre
de toda excitação indevida. Não houve qualquer insistência ou convite. As pessoas não foram 
chamadas à frente, mas houve um solene reconhecimento de que Cristo não veio chamar os justos, 
mas os pecadores ao arrependimento. . . Houve muitos que testemunharam que à medida que as 
verdades desafiadoras eram apresentadas, tornaram-se convencidos à luz da lei de serem 
transgressores." (RH, 5 de março de 1889).

"As novas de que Cristo é nossa justiça trouxe alívio a muitas, muitas almas, e Deus declara a Seu 
povo: "Ide adiante". . . .

"Em toda reunião desde a [assembléia da] Associação Geral [de 1888] almas têm ansiosamente 
aceito a preciosa mensagem da justiça de Cristo. . . .

"No sábado [Ottawa, Kansas], verdades foram apresentadas que eram novas para a maioria da 
congregação . . . Mas os labores do sábado não foram em vão. No domingo pela manhã houve 
decidida evidência de que o Espírito de Deus estava operando grandes mudanças na condição 
moral e espiritual daqueles que se reuniam." (ibid., 23 de julho de 1889).

"Estamos tendo reuniões extraordinariamente excelentes. O espírito que prevalecia na reunião de 
Mineápolis não se faz sentir aqui. Todos marcham em harmonia. . . O testemunho universal 
daqueles que têm falado tem sido de que essa mensagem de luz e verdade que tem vindo ao nosso 
povo é exatamente a verdade para este tempo, e onde quer que vão entre as igrejas, luz, e alívio, e 
a bênção de Deus certamente advirão." (Ms. 10, 1889).

Essas declarações extraídas de um contexto de dez anos dão a impressão de uma aceitação da 
mensagem, da parte da liderança, de todo o coração. Contudo, evidência adicional no contexto 
precisa ser levada em conta. Uma impressão de aceitação da liderança deve ser equilibrada pela 
realidade.



Jones declarou que aquelas reuniões "fizeram a maré voltar com o povo". Todavia, nunca houve 
uma questão ou maré a ser voltada com o povo. O problema era inteiramente com os líderes e o 
ministério. As pessoas estavam prontas para aceitarem a luz alegremente se os líderes a permitissem
que lhes chegasse sem distorções ou oposição, ou, antes, se a acatassem alegremente e a 
apresentassem. Muitos pastores mais jovens revelaram-se profundamente interessados. Mas a 
contínua atitude de neutralidade ou franca oposição de líderes responsáveis em Battle Creek e 
outras partes sufocaram o movimento. Não somente as declarações de Ellen White atestam este 
fato, mas a correspondência da Associação Geral nos Arquivos é também clara.

De fato, não é necessário apelar a seu testemunho para dar provas dessa rejeição oficial de Battle 
Creek à mensagem. A documentação na correspondência gravada demonstra uma corrente 
subterrânea de oposição, a que Jones faz referência como "um antagonismo secreto sempre levado 
adiante" (ver Nota Adicional ao final deste capítulo).

 

A Pressão Contra o Reavivamento

Em Mineápolis, Ellen White rapidamente viu que o problema jazia com a liderança. Ela 
ansiosamente apelou aos delegados para não olharem aos homens mais velhos e experientes para 
verem o que fariam com a luz. Ele declarou que eles até tentariam impedi-la de atingir o povo:

"Apelo-vos a que façais de Deus a vossa confiança; não idolatreis homens, não dependais de 
homem algum. Não deixeis que vosso amor de homens os mantenha em posições de confiança para
as quais estão desqualificados. . .

"Necessitais de maior luz, e mais clara compreensão da verdade que levais ao povo. Se vós 
próprios não virdes a luz, fechareis a porta, se puderdes, e impedireis que os raios de luz alcancem 
o povo. Não se diga desse povo altamente favorecido, 'Eles próprios não entram, e impedem a 
entrada de outros que entravam'. Todas estas lições são dadas para benefício daqueles sobre os 
quais os fins dos tempos são chegados. . .

"Nesta reunião . . . a oposição, em lugar de investigação, é a ordem do dia. . . .

"Ninguém deve ter permissão de fechar o canal pelo qual a luz da verdade alcançará o povo. Tão 
logo isso seja tentado, o Espírito de Deus será apagado." (Ms. 15, 1888; Olson, pp. 297, 301).

"Agora nossa reunião está chegando ao fim e nenhuma confissão se fez, não houve qualquer 
abertura que permitisse o ingresso do Espírito de Deus. Ora, eu estava dizendo, para que serve nos
reunirmos aqui e nossos irmãos ministrantes virem se estão somente para impedir que o Espírito de
Deus alcance o povo?" (Ms. 9, 1888; Olson pp. 290, 291).

Qual era o verdadeiro mecanismo da rejeição? Como operava? Conquanto seja verdade que Jones e 
Waggoner tinham permissão de falar em reuniões campais e publicar artigos, e conquanto seja 
verdade que a mensagem deles era bem acolhida pelos leigos, a rejeição da liderança 
constantemente contrariava seus melhores esforços. Temos a análise de Ellen White sobre o que 
ocorreu:

"Os próprios homens que deveriam estar em alerta para verem o que o povo de Deus precisa a fim 
de que o caminho do Senhor possa estar preparado, estão interceptando a luz que Deus desejaria 
que viesse a Seu povo e rejeitando a mensagem de Sua graça curadora." (Carta aos irmãos Miller, 
23 de julho de 1889).



"Alguns de nossos irmãos da liderança têm freqüentemente tomado posições do lado errado, e se 
Deus enviasse uma mensagem e esperava por esses irmãos mais velhos abrirem o caminho para o 
seu avanço, ela nunca alcançaria o povo. . .

"A repreensão do Senhor estará sobre aqueles que desejariam ser guardiães da doutrina, que 
barrariam o caminho a fim de que luz maior não venha ao povo; e se não houver vozes entre os 
homens para dá-la, as próprias pedras clamariam. . . É a frieza de coração, a descrença dos que 
deveriam ter fé, que mantém as igrejas na debilidade." (RH, 26 de julho de 1892; ênfase 
acrescentada).

Nesse tempo, tanto Jones quanto Waggoner eram persona non grata diante dos irmãos responsáveis
em Battle Creek (Olson, p. 115). Como veremos num capítulo posterior, o editor da Review and 
Herald era o opositor mais influente. E Ellen White declarou que o próprio novo presidente da 
Associação Geral "agiu como Arão com respeito àqueles homens que se haviam oposto à obra de 
Deus desde a assembléia de Mineápolis" (Carta a A. O. Tait, 27 de agosto de 1896). "O presidente 
da Associação Geral . . . foi diretamente contrário às advertências e admoestações a ele dadas" 
com respeito aos desenvolvimentos posteriores a 1888 (Carta a I. H. Evans, 21 de novembro de 
1897; E51, 1897).

Ademais, era somente natural que irmãos oponentes esperassem que com toda probabilidade a 
mensagem mal acolhida não impressionasse o povo comum melhor do que o fizera com os anciãos 
e autoridades de Battle Creek. Mas quando os relatórios chegaram sobre os maravilhosos resultados
da pregação do inspirado trio, eles ficaram contrariados. É penoso relatar que Ellen White declara 
que a aprovação do Espírito Santo à obra os melindrava. Ela não estava preocupada com uma 
minoria insignificante de obscuros irmãos, mas a respeito do impacto total de líderes responsáveis e 
influentes:

"Posteriormente, quando viram e sentiram a demonstração do Espírito Santo testificando de que a 
mensagem era de Deus, odiaram-na ainda mais, porque era um testemunho contra eles. Não 
quiseram humilhar seus corações para arrepender-se, para dar a Deus a glória, e vindicar o 
direito." (1º de maio de 1895; TM 80).

Os reavivamentos mantidos em South Lancaster, Chicago, Ottawa, Kansas, e na própria igreja de 
Battle Creek, eram um poderoso testemunho de que Deus havia aposto o Seu selo à mensagem 
sendo transmitida. O experimento de prova da luz fora feito no laboratório das igrejas. Funcionou --
nunca havia tais manifestações de glória celestial acompanhado qualquer mensagem ou movimento 
desde o clamor da meia-noite de 1844:

"Agora, conquanto tenha havido um determinado esforço para tornar de nenhum efeito a 
mensagem que Deus enviou, os seus frutos têm demonstrado que derivava da fonte de luz e 
verdade. Os que têm . . . permanecido barrando o caminho contra toda a evidência, não podem 
imaginar-se possuidores de maior visão espiritual por terem por tanto tempo fechado os olhos à luz
que Deus enviou ao Seu povo. . . . Haverá resistência dos mesmos que esperávamos que se 
empenhassem em tal obra." (Carta O19, 1892).

Ela prosseguiu a esperar por uma mudança de coração entre os líderes uma vez reconhecessem a 
prova incontestável. O parágrafo seguinte poderia ser citado como evidência de que a mensagem de 
1888 foi aceita pela liderança da igreja:



"Vi que o poder de Deus acompanhava a mensagem onde quer que fosse proferida. Não poderíeis 
fazer o povo crer em South Lancaster que não se tratava de uma mensagem de luz que lhes 
alcançou . . . Deus determinou realizar esta obra. Trabalhamos em Chicago; foi uma semana antes 
de ter havido uma interrupção nas reuniões. Mas como uma onda de glória, a bênção de Deus 
sobreveio-nos ao apontarmos aos homens o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo. O 
Senhor revelou Sua glória, e sentimos as profundas ações de Seu Espírito."

Mas o mesmo artigo na Review de 18 de março de 1890 indica que os irmãos dirigentes ainda não 
estavam em simpatia com a obra:

"Tentei apresentar-vos a mensagem como a compreendi, mas quanto tempo aqueles à frente da 
obra se manterão alheios à mensagem de Deus?"

Um pecado maior foi acrescentado à descrença de 1888 em Mineápolis: as incontrovertidas 
evidências da aprovação do Espírito Santo à mensagem, demonstrado nos maravilhosos 
reavivamentos, somente confirmavam a oposição desses irmãos. "Quando viram e sentiram a 
demonstração do Espírito Santo testificando de que a mensagem era de Deus, odiaram-na mais 
ainda". (TM 80; 1895). Poucos anos antes, Ellen White havia apelado pateticamente por unidade 
com os mensageiros:

"Por quase dois anos temos instado o povo a vir e aceitar a luz e verdade concernentes à justiça de
Cristo, e eles não sabem se vêm e tomam posse dessa preciosa verdade ou não." (ibid., 11 de março 
de 1890)

"Apelamos a vós que vos opondes à luz da verdade, para deixardes livre o caminho do povo de 
Deus." (ibid., 27 de maio de 1890).

O esmagador peso da evidência indica que eles se posicionaram no caminho. Este contexto dos 
luminosos relatórios de "reavivamentos" devem ser levados em conta. Declarações anteriores 
expressando esperança profética (1889-1890) devem ser equilibradas pelo desapontamento da 
história real subseqüente que Ellen White foi forçada a registrar (1891-97). Toda avenida de sólida 
evidência segue na mesma direção: o seu testemunho, o testemunho de Jones, os arquivos oficiais, e
o óbvio peso de quase um século de história.

 

"Exatamente Como os Judeus!"

Nunca desde a rejeição por Israel de seu Rei de glória tem o universo celestial testemunhado um 
fracasso mais inescusável e vergonhoso da parte do povo escolhido de Deus, liderado por seus 
dirigentes. A mensageira do Senhor não hesita em aplicar aos irmãos dirigentes o famoso "ai dos 
fariseus" (Lucas 11:50-52), e a realçar sua aplicação para o presente (1896): "Se Deus alguma vez 
falou por mim, estas passagens significam muito àqueles que lhes derem ouvidos" (TM 76). "Não 
entrais vós mesmos, e impedis os que estavam entrando".

Este é o verdadeiro retrato do "grande reavivamento" que se seguiu à assembléia de 1888. Muitos 
membros leigos e ministros mais jovens começaram a "entrar", mas os anciãos de Jerusalém 
verdadeiramente os "impediam". Assim, o reavivamento demonstrou-se abortivo, e o Espírito Santo
foi ofendido, "insultado" e abafado. Freqüentemente a mensageira do Senhor comparou o espírito 
anti-1888 com a rejeição de Cristo por parte dos judeus. Por exemplo:



"Luz tem estado a brilhar sobre a Igreja de Deus, mas muitos têm dito por sua atitude de 
indiferença: "Não desejamos o Teu caminho, ó Deus, mas o nosso próprio". O Reino dos céus 
chegou bem perto, . . . mas bloquearam a porta do coração, e não receberam os visitantes 
celestiais; pois ainda não conhecem o amor de Deus. . . .

"Há menos escusa em nosso tempo para a teimosia e descrença do que havia para os judeus nos 
dias de Cristo. . . . Nosso pecado e sua retribuição será maior, se recusamos caminhar na luz. 
Muitos dizem: "Se eu somente tivesse vivido nos dias de Cristo, não teria torcido as Suas palavras, 
ou interpretado falsamente a Sua instrução. Não O teria rejeitado nem crucificado, como fizeram 
os judeus"; mas isso será provado pelo modo em que tratais Sua mensagem e Seus mensageiros 
hoje. . . .

"Aqueles que vivem neste tempo não são responsáveis pelos atos dos que crucificaram o filho de 
Deus; mas se com toda a luz que brilhou sobre o Seu antigo povo delineada perante nós, trilhamos 
o mesmo terreno, acariciamos o mesmo espírito, recusamos receber reprovação e advertência, 
então nossa culpa será grandemente aumentada." (ibid., 11 de abril de 1893).

Uma semana depois a autora acrescentou:

"Aqueles que estão cheios de descrença podem discernir o mínimo detalhe que tem algum aspecto 
objetável. Podem perder de vista todas as evidências que Deus tem dado . . . ao revelar preciosas 
gemas de verdade da inexaurível mina de Sua palavra. Podem sustentar o átomo objetável sob as 
lentes de aumento de sua imaginação até que o átomo se pareça um mundo, e apague de sua visão 
a preciosa luz do céu. . . . Por que levar tanto em conta aquilo que pode parecer-vos objetável no 
mensageiro [A. T. Jones ou E. J. Waggoner] e descartar todas as evidências que Deus tem dado 
para equilibrar a mente com respeito à verdade?" (ibid., 18 de abril de 1893).

Nossa imaginação luta para assimilar a realidade das bênçãos que teriam advindo à Igreja 
Adventista do Sétimo Dia se esta preciosa mensagem tivesse sido aceita de todo coração:

"Se mediante a graça de Cristo o Seu povo se tornar novos odres, Ele os encherá com novo vinho. 
Deus concederá luz adicional, e velhas verdades serão recuperadas, e substituídas na estrutura da 
verdade; e onde quer que os obreiros vão, triunfarão." (RH, Extra, 23 de dezembro de 1890).

 

Nossa História de Cabeça Para Baixo

O que teria tido lugar, mas não se deu, foi tornado claro numa declaração feita na sessão da 
Associação Geral de 1901, quando Ellen White recapitulou a crise de 1888-1891. O que nossos 
historiadores têm presumido ter sido "reavivamento" revela-se somente uma aceitação verbal sem 
nenhuma reforma genuína:

"Sinto especial interesse nos movimentos e decisões que serão feitos nesta Assembléia com respeito
às coisas que deveriam ter sido feitas anos atrás, e especialmente dez anos atrás, quando estivemos
reunidos em Assembléia, e o Espírito e poder de Deus vieram à nossa reunião, testificando que 
Deus estava pronto para operar por este povo se este se dispusesse em ordem de ação. Os irmãos 
concordaram com a luz que Deus havia dado, mas houve os que estavam ligados a nossas 
instituições, especialmente ao escritório da Review and Herald e Associação Geral, que 
introduziram elementos de descrença de modo que a luz concedida não foi posta em prática. Foi 



acatada, mas nenhuma mudança especial foi feita para fazer com que tal condição de coisas 
propiciasse ao poder de Deus ser revelado entre o Seu povo." (GCB 1901, p. 23).

Alguns dos irmãos reconheceram em 1893 que devido à reforma ter sido recusada, o reavivamento 
havia por conseqüência falhado. Jones declarou:

"Irmãos, o tempo é chegado para assumir esta noite o que lá rejeitamos [em Mineápolis, quatro 
anos antes]. Nenhuma alma dentre nós jamais foi capaz de sonhar ainda com as maravilhosas 
bênçãos que Deus tinha para nós em Mineápolis, e que já estaríamos desfrutando por esses quatro 
anos, se os corações houvessem estado prontos para receber a mensagem que Deus enviou. 
Estaríamos quatro anos à frente, e no meio das maravilhas do próprio alto clamor esta noite." 
(GCB, 1893, p. 183).

A carta seguinte de Ellen White, lida na mesma assembléia, explica como operou o processo pelo 
qual a mensagem de 1888 foi transformada em derrota:

"A oposição em nossas próprias fileiras têm imposto sobre os mensageiros do Senhor uma tarefa 
laboriosa e probante; pois eles têm enfrentado dificuldades e obstáculos que não careciam 
existir. . . . Todo o tempo e pensamento e labor requeridos para contrafazer a influência de nossos 
irmãos que se opõem à mensagem tem sido tomado do mundo dos rápidos juízos de Deus. O 
Espírito de Deus tem estado presente em poder entre o Seu povo, mas Ele não pôde ser-lhe 
concedido, porque não abriu o coração para recebê-Lo.

"Não é a oposição do mundo que temos de temer; mas sim os elementos que operam entre nós 
mesmos que têm impedido a mensagem. . . . O amor e confiança constituem uma força moral que 
teriam unido nossas igrejas e assegurado harmonia de ação; mas a frieza e desconfiança 
acarretaram desunião que nos destituíram de nossa força. . . .

"A influência que se desenvolveu da resistência à luz e à verdade em Mineápolis tenderam a tornar 
de nenhum efeito a luz que Deus concedeu a Seu povo mediante os Testemunhos. . . . porque alguns 
dos que ocupavam posições de responsabilidade estavam levedados com o espírito que prevaleceu 
em Mineápolis, um espírito que anuviou o discernimento do povo de Deus." (ibid., p. 419).

Um exército que perde uma batalha tentará posteriormente descobrir por que a derrota teve lugar. 
Falarão de vitória somente no modo verbal condicional subjuntivo, como o "que poderia ter sido". É
significativo que a passagem freqüentemente citada, publicada em 1909, em Testimonies 
[Testemunhos], Vol. 9, pág. 29, que começa com um trágico "se", foi escrita com respeito aos 
resultados da história de 1888. É a próxima sentença após a citação acima:

"Se todo soldado de Cristo houvesse cumprido o seu dever, se todo atalaia sobre os muros de Sião 
tivesse dado à trombeta o sonido certo, o mundo teria já ouvido a mensagem de advertência. Mas a
obra está anos atrasada. Que contas se dará a Deus por assim se achar retardada a obra?" 

 

Há Boas Novas na História de 1888

Isso não significa que a guerra foi perdida. Longe disso. Somente uma batalha foi perdida. Aqui 
temos, contudo, uma situação muito intrigante. Uns poucos parágrafos depois na mesma carta, Ellen
White predisse que Satanás haveria de aproveitar-se ardilosamente de sua vantagem. "A profunda 
trama de Satanás revelará sua operação por toda parte". Ele seria esperto demais para assumir o seu 



papel diabólico; pretenderia ser o Cristo. "A aparência de um falso Cristo despertará esperanças 
enganosas nas mentes daqueles que se permitirem ser enganados".

Satanás tem mente muito hábil para reivindicar sua vitória antes que esta seja completa, mesmo que
a vitória parcial seja um fato. Tal alegação levaria o remanescente a cair sobre os joelhos no 
arrependimento dos séculos, pois é honesto de coração. Dizer-lhe a verdade nunca funcionará -- 
deve ser mantida em engano até o último momento.

Portanto, o desejo de Satanás é que sejamos enganados a respeito de nossa história de 1888. Ele 
admitirá matreiramente a derrota e concederá a vitória, pretendendo jazer prostrado aos nossos pés. 
Mas o engano, se acariciado, pode conduzir somente a uma enfatuação com o falso Cristo. Se não 
podemos ler o passado corretamente, como seremos capazes de interpretar o futuro de modo correto
à medida que se desenrola diante de nossos olhos?

Acaso essas verdades óbvias pintam um quadro sombrio e desanimador? Não, se amamos Aquele 
que disse ser a Verdade. Reconhecer a verdade é o único modo de aproximar-nos Dele!

Conquanto seja verdade que nossa história é um claro chamado ao arrependimento, devemos nos 
lembrar que o chamado ao arrependimento sempre tem sido positivo, inspirador de esperança e 
encorajador.

 

CONCLUSÃO

Os que retratam nossa história de 1888 como uma gloriosa vitória são muito sinceros. Desejam 
preservar a unidade da Igreja. Críticos têm levantado alegações de que a vitória conquistada por 
Satanás em 1888 e posteriormente foi completa, de modo que a Igreja está agora numa situação de 
desesperança. Isso não é verdade, mas tais idéias falsas criam raízes e florescem como reação contra
o orgulho e complacência que eram a verdade de nossa história por geração após geração. Israel 
nunca se tornará Babilônia [?], conquanto possa ter períodos de cativeiro. O Senhor a trará 
novamente para dentro de suas próprias fronteiras, abatida e arrependida.

Ao buscar desdizer críticos desleais que condenam a Igreja como se não tivesse mais esperança, não
devemos negar a verdade. Atribuamos honra a quem honra é devida. Isso, à luz da nossa história 
passada, requererá que sejamos grandemente humildes:

"Haverá grande humilhação de coração perante Deus da parte de cada um dos que permanecem 
fiéis e verdadeiros até o fim." (Ms. 15, 1888; Olson, p. 297).

"A menos que a igreja, que está agora sendo levedada com sua própria apostasia, se arrependa e 
se converta, comerá do fruto de sua própria produção, até que se aborreça a si mesma." (8T 250).

Essa experiência não dá nenhuma evidência de que Deus descartou Sua Igreja. Pedro, quando 
lançou-se ao chão no Getsêmani e desejou morrer, foi por fim convertido (Mateus 26:75; DA 713). 
Quando as palavras acima tiverem cumprimento, a Igreja remanescente igualmente se converterá. O
seu Pentecoste não estará tão distante no tempo quanto o de Pedro quando chegou a conhecer-se, e, 
ao fazê-lo, encontrou o perdão de seu Senhor.

Uma verdadeira compreensão da experiência de 1888 desempenhará grande papel em nossa 
condição de conhecer-nos a nós mesmos: "Em algum tempo será visto em seu verdadeiro caráter, 
com todo o peso da dor que disso tem resultado" (GCB 1893, p. 184).



A. T. Jones na assembléia de 1893 também referiu-se a esse grandemente protelado "algum tempo" 
de reparação:

"Há coisas a vir que serão mais surpreendentes do que o foi em Mineápolis. . . . Mas a menos que 
você e eu tenhamos toda fibra desse espírito desarraigado de nossos corações, trataremos a 
mensagem e os mensageiros pelos quais ela é enviada, como Deus declarou que temos tratado esta 
outra mensagem." (ibid., p. 185).

"Em 1888 na Conferência Geral realizada em Minneapolis, Minnesota, o anjo de Apocalipse 18 
desceu para fazer sua obra, e foi ridicularizado, criticado e rejeitado, e quando a mensagem que 
ele trouxer novamente, alargar-se num alto clamor, será novamente ridicularizada, criticada e 
rejeitada pela maioria." E.G.White in Taking Up a Reproach. Também encontrado em Some 
History, Some Ex  perience, Some Facts  , p. 1, por A.T.Jones.

Se nenhuma das referências apresentadas neste capítulo nos estivesse disponível, a lógica e a 
simples razão determinariam algumas conclusões:

(1) O alto clamor deveria ter efeito sobre o encerramento da obra como o fogo na palha (RH, 15 de 
dezembro de 1885). "Os últimos acontecimentos serão rápidos". Mas em lugar de desenvolver-se 
como fogo na palha, tem havido um século de retardada queima esfumaçada, arrastando-se 
enquanto almas humanas estão nascendo mais rápido do que as alcançamos com a nossa mensagem.
A única conclusão razoável é de que o fogo foi extinguido -- por instrumentalidade humana, não 
divina.

(2) Quando vier o alto clamor, declara João, o Revelador, deve servir como luz para iluminar a terra 
toda com glória que superará toda demonstração prévia de poder celestial. Os "reis da terra" ainda 
não se postaram à distância, com os "mercadores da terra", lamentando a queda da grande 
Babilônia, levada à desolação numa breve "hora" pela poderosa pregação do alto clamor. Contudo, 
a luz da poderosa mensagem do quarto anjo começou a brilhar nessa forma estranha e 
impressionante em 1888. A única conclusão razoável é que a luz foi apagada, por 
instrumentalidades humanas.

(3) Quando a mensagem de justificação pela fé de 1888, o verdadeiro "começo" da chuva serôdia, 
for aceita, será visto na Igreja remanescente um reavivamento da santidade primitiva até aqui 
desconhecida. "O inimigo de Deus sabe que se o povo a receber plenamente, o seu poder será 
rompido". (GW 103, velha edição). A única conclusão possível: a mensagem da justiça de Cristo 
não foi verdadeiramente recebida.

(4) A mensagem sendo de Deus num sentido especial, a oposição persistente de autoridades 
responsáveis a ela constituiu uma derrota espiritual para o movimento do Advento; mas essa 
derrota deve ser reconhecida como uma batalha numa guerra mais ampla, e não a perda da 
própria guerra.

Tal visão da questão requererá que esta geração reconheça os fatos atinentes ao caso, e retifique 
plenamente o trágico erro. Isso pode ser feito, e o Deus justo e vivente nos ajudará.

Isso tem que ser boas novas.

 

__________



1 Cf. MS. 9, 1888, Through Crisis to Victory [Através da crise à vitória], p. 292; MS. 15, 1888; 
ibid., pp. 297, 300; MS. 13, 1889; RH, 4,11 de março; 26 de agosto de 1890; 11, 18 de abril de 
1893; TM 64; 75-80; Special Testimonies [Testemunhos especiais], Série A, nº 6, p. 20; Special 
Testimonies to R & H Office [Testemunhos especiais ao escritório da R & H], pp. 16, 17; FE 472.

2Pease faz uma breve referência à declaração de Ellen White, datada de 22 de novembro de 1892, 
identificando a mensagem como o "começo" do alto clamor (By Faith Alone [Pela fé somente], p. 
156). Mas em geral ele identifica a mensagem como uma mera reiteração da "doutrina" protestante 
popular. Froom reconhece a mensagem como o "começo" da chuva serôdia, mas contradiz-se 
ilogicamente ao manter que se tratava da mesma mensagem proclamada pelos evangélicos 
populares da época (Movement of Destiny [Movimento predestinado], pp. 262, 318-325, 345, 561-
570, 662-667). Os outros autores ignoram totalmente a identificação da mensagem por Ellen White.

3Evidência objetiva em apoio dessas declarações podem ser vistas em publicações oficiais 
concernentes à controvérsia dos "dois concertos" de 1906-1908. O ponto de vista prevalecente era o
de oposição à mensagem de 1888. Por exemplo, ver Signs of the Times [Sinais dos tempos], 13 de 
novembro de 1907; 29 de janeiro de 1908.

 

Nota Adicional ao Capítulo 4

O Testemunho dos Arquivos da Assossiação Geral

A correspondência oficial nos arquivos de Battle Creek corroboram o testemunho de Ellen White e 
Jones concernente à atitude negativa dos dirigentes de maior responsabilidade em Battle Creek. A. 
T. Jones declarou que "havia um antagonismo secreto sempre levado avante" (Carta a C. E. Holmes,
12 de maio de 1921).

As cartas do secretário da Associação Geral, Dan T. Jones, ilustram como essa atitude funcionava. 
Conquanto ele fosse profundamente hostil à mensagem de 1888 e aos seus mensageiros, poucas 
semanas após Mineápolis o Espírito Santo o impressionou com evidência clara de que Jones era o 
verdadeiro mensageiro de Deus. Ele escreve a um amigo:

"Temos tido boas reuniões aqui . . . O irmão A. T. Jones tem feito a maior parte das pregações. 
Gostaria que pudesse ouvir alguns de seus sermões. Ele parece totalmente diferente do que fez 
[sic] em Mineápolis. Alguns de seus sermões são os melhores, penso, que já ouvi. São todos 
inéditos também. Ele é original em sua pregação e em sua pregação prática parece muito terno e 
sente profundamente tudo quanto diz. O meu conceito a respeito dele subiu consideravelmente 
desde que vi o outro lado do homem." (Carta a J. W. Watt, 1º de janeiro de 1889).1

Mas Dan Jones se torna um homem convencido contra a vontade. É fenomenal como bons líderes 
podiam endurecer o coração contra o que viam claramente serem "credenciais" do Espírito Santo. 
Precisamos compreender como isso aconteceu, pois hoje estamos em grave perigo de repetir a 
história deles. Como dizia Lutero, somos todos feitos da mesma massa.

Um ano depois, por alguma estranha razão, Dan Jones deixou o coração tornar-se endurecido contra
os mensageiros de 1888, enquanto, durante esse mesmo período a atitude de Ellen White para com 
eles tinha se tornado de crescente apoio. Aqui vemos um misterioso fermento do espírito humano. 
Como um oficial administrativo responsável, ele escreve à liderança da Associação do Missouri, sua



região nativa. Ele deve comunicar seu errôneo julgamento. Aqui se vê uma influência operando 
"debaixo da mesa", o "antagonismo secreto" a que se referira A. T. Jones:

"Creio que um Instituto no Missouri seria uma coisa esplêndida; mas creio que um instituto num 
plano menos destacado seria preferível a realizar um grande evento e ter . . . Pastores A. T. Jones e
E. J. Waggoner. Para dizer a verdade, não tenho muita confiança em algumas de suas maneiras de 
apresentar as coisas. Eles tentam conduzir tudo diante deles e não admitem que suas posições 
sejam sujeitas à mínima crítica. . . . De fato, [eles] não se fixam quase em nenhum outro assunto, 
mas esses sobre que há diferença de opinião entre nossos irmãos da direção. Não creio que 
desejará trazer esse espírito à Associação do Missouri." (Carta a N. W. Alee, 23 de janeiro de 1890;
ênfase destacada).

Os mensageiros de 1888 provavelmente nunca souberam que o seu ministério não era benvindo no 
Missouri.

As cartas informativas de Dan Jones a G. I. Butler concernentes a desenvolvimentos em Battle 
Creek revelam o "antagonismo" em operação. Ele incentiva Butler em sua oposição à mensagem:

"Estou contente, de fato, de que esteja considerando as questões do ponto de vista em que o faz, e 
não se está desmotivando e se inclinando sob a carga que parece ser-lhe imposta. . . . Tenho muitas
vezes pensado sobre o que me disse no inverno passado concernente a que os camaradas da 
Califórnia [Jones e Waggoner] estariam no staff editorial da Review em menos de dois anos. Não 
me sentiria absolutamente surpreso se uma tentativa nessa direção fosse feita dentro desses muitos 
meses. Mas sinto-me seguro de que isso acarretaria oposição bem vigorosa." (Carta, 28 de agosto 
de 1889).

A "oposição bem vigorosa" que ele previu entrou em erupção como um vulcão dentro de sua 
própria alma durante o inverno seguinte de 1890. Waggoner um dia anunciou em sua classe bíblica 
que na segunda-feira pela manhã seguinte discutiriam os dois concertos. Ele havia sido oficialmente
convidado, mesmo instado, a deixar o seu trabalho na Califórnia e ensinar em Battle Creek. 
Presumira, naturalmente, que estava livre para apresentar o evangelho como o entendia.

Mas quando Dan Jones ouviu as notícias a respeito dos dois concertos, não pôde conter-se. 
Imediatamente tomou medidas para deter Waggoner, apelando a Urias Smith e mesmo a Ellen 
White em busca de apoio. Ele estava tão profundamente agitado com o incidente que escreveu 
consideravelmente a respeito em cartas para G. I. Butler, O. A. Olsen, J. D. Pegg, C. H. Jones, R. C.
Porter, J. H. Morrison, E. W. Farnsworth, e R. A. Underwood. Suas cartas não podem disfarçar a 
antipatia pessoal pela mensagem e os mensageiros, enquanto, logicamente, professando aceitação 
da "doutrina da justificação pela fé".

Podemos ser gratos de que era um escritor de cartas bastante produtivo, pois ele dá valiosas pistas 
das atitudes da liderança nos bastidores. Ele revela candidamente os seus íntimos sentimentos. Sua 
persistente e convicta oposição à mensagem era evidentemente uma pesada carga a sua consciência,
semelhantemente à experiência de Saulo de recalcitrar contra os aguilhões. Com respeito a esse 
confronto com Waggoner, escreve ele a Butler:

"Nada jamais aconteceu em minha vida que me abatesse como isso. Sinto-me tão mal com esse 
incidente todo que dificilmente tenho sabido como agir ou o que fazer. . . . Quando vi do que se 
tratavam as lições [lições da Escola Sabatina sobre os concertos, escritas por Waggoner], decidi 



imediatamente que não poderia ensiná-las; e após analisar um pouco mais a questão, decidi 
renunciar a minha posição de professor na escola sabatina2. . . .

"Tenho me preocupado e me angustiado com esse problema até o ponto de esgotar-me mais do que 
meio ano de trabalho." (Carta, 13 de fevereiro de 1890).

Que espetáculo--o secretário da Associação Geral preocupando-se e angustiando-se com o que, na 
verdade, era a direção do Espírito Santo na chuva serôdia!

 

Um Lampejo Por Trás das Cenas na Velha Battle Creek

Dan Jones prossegue com uma impressionante vinheta da administração de Battle Creek, dizendo 
francamente a Butler sobre o plano oficial de ocultar os fatos reais dos estudantes e "deixar que o 
assunto fique com o mínimo destaque sem atrair mais atenção dos estudantes da escola à mudança 
do que o necessário". Isso seria politicamente astuto. Waggoner estragou os seus planos declarando 
abertamente a verdade, e "deixando extravasar a coisa toda; e tudo que pude fazer foi dizer que 
tínhamos achado melhor pedir ao Dr. Waggoner que postergasse a questão do concerto no 
momento".

Ellen White, W. C. White, Waggoner e A. T. Jones agiram para acertar as coisas perante os irmãos 
em Battle Creek, com o resultado que a verdade colocou a contragosto Dan Jones, Urias Smith, e 
outros contra a parede. Uma vez mais, Dan Jones foi cândido ao contar a seus amigos o mau bocado
que enfrentaram:

"Isso deixou alguns de nós numa posição bastante embaraçosa. Estivéramos laborando sob uma 
apreensão e a questão foi-nos retirada. Ninguém podia ir contra a palavra do Dr. Waggoner ou da 
irmã White." (Carta a Butler, 27 de março de 1890).

A humildade e honestidade de Dan Jones são refrescantes - quase inocente, de certo, à luz da real 
verdade que ele não compreendia - que sua antipatia era de fato dirigida contra o divino dom 
gracioso da chuva serôdia e a luz inicial do alto clamor. Ele era mortalmente contra essa bênção 
enviada do Céu e não podia evitar que ela fosse conhecida. Ele foi salientemente um homem 
convencido contra sua vontade e ainda da mesma opinião contrária.

O famoso sermão de Ellen White de 16 de março de 1890 em Battle Creek (Ms. 2, 1890) contém a 
afirmação, "Não houve recepção" da mensagem, e umas doze referências da contínua descrença e 
rejeição entre a liderança de Battle Creek desde Mineápolis. Escrevendo um dia depois, Dan Jones 
lamenta sua tristeza:

"Parece-me que a posição dela é evidentemente correta, e o princípio se aplicará a outros assuntos
com tanta força como se aplica à questão do concerto, ou da lei em Gálatas... Eu estava seguro de 
que certos planos e propósitos estavam sendo realizados pelo Dr. Waggoner e outros e de que 
certos motivos estavam por trás daqueles planos e propósitos; mas parece agora que eu estava 
errado em ambos. Parece estranho como pode ser assim. Cada circunstância parece somar à 
evidência para provar as coisas como verdadeiras; mas, não obstante a isto, provaram-se falsas." 
(Carta a J.D. Pegg, 17 de março de 1890).

Escrevendo a Butler dez dias depois, o seu progresso é relutante, e ele ainda não é claro. Mantém a 
mesma opinião ainda com respeito à mensagem. Tal como se dava com Urias Smith, ele culpa a 



Jones e Waggoner por criarem o malentendido. Ele não pode vê-los à luz de como Ellen White os 
via, como os "mensageiros delegados" pelo Senhor.

"Talvez estivéssemos equivocados em algumas das opiniões que temos sustentado. . . . Não vejo 
agora o que pode ser feito, mas aceitar as explicações feitas, e agir com elas em mente. . . . A irmã 
White . . . julga que os relatórios que lhe foram trazidos de Mineápolis estão grandemente 
exagerados, e que não obteve uma idéia correta com referência ao que estava se passando aqui. 
Embora eu mantenha a mesma posição sobre a lei em Gálatas, e a questão do concerto que sempre
mantive, estou contente de ter minha mente aliviada com respeito ao motivo e planos de alguns dos 
irmãos. . . . Esperemos que no futuro nossos irmãos não ajam de tal modo que lancem o 
fundamento de um julgamento injusto em seus planos e propósitos." (Carta, 27 de março de 1890).

Escrevendo a R. C. Porter poucos dias depois, revelou como ele e Urias Smith ainda não estão 
verdadeiramente reconciliados com os mensageiros de 1888 nem com Ellen White:

"O Pastor Smith . . . não pode entender por que . . . a irmã White falou em certa ocasião 
positivamente contra uma certa coisa, como fez contra a lei em Gálatas, ao Pastor [J.H.] 
Waggoner vários anos atrás, depois fez meia-volta e praticamente deu o seu endosso à mesma 
coisa quando foi suscitada numa forma ligeiramente diferente. . . Estou tentando pensar o menos 
possível a respeito disso." (Carta, 1º de abril de 1890)3

Duas semanas depois, Dan Jones ainda não está seguro, e pode agora ser levado a falar com algum 
desdém do que, na realidade, representou a direção do Senhor no início da chuva serôdia. Deseja 
ver Jones e Waggoner rebaixados e assegura ao Pastor Butler que ele e os irmãos estão ainda 
nobremente persistindo na luta contra eles. O que Ellen White e a história têm reconhecido como "a 
mais preciosa mensagem" ele ainda considera na categoria de "pontos de vista peculiares" que 
espera que nunca mais sejam tolerados:

"Sei que é um pouco difícil em face da evidência circunstancial que tem envolvido esta questão por 
um ano e meio, que cheguemos à conclusão agora de que aqueles assuntos que transpiraram em 
Mineápolis ocorreram todas em inocência de cordeiro. Mas se o Dr. Waggoner declara que não 
tinha qualquer plano quando foi até lá, e o irmão Jones declara o mesmo e a irmã White os apóia, 
o que podemos fazer, a não ser aceitar isso como um fato? . . . Pode até pensar que fomos lançados
para cima um pouco, e laçados, e totalmente engolidos. Não é esse o caso, de modo nenhum. 
Considero que vencemos todos os pontos que estávamos mantendo, e julgo que o outro lado ficou 
suficientemente contente para diminuir um pouco; e eu estava desejoso que assim se desse, se eles 
aprenderam as lições que determinamos que deveriam aprender. Sinto-me confiante agora de que o
Dr. Waggoner será muito cauteloso antes de lançar seus pontos de vista peculiares perante o povo 
até terem sido cuidadosamente examinados pelos dirigentes; e julgo que os irmãos da direção 
serão muito mais criteriosos no seu exame desses pontos de vista peculiares do que o foram no 
passado." (Carta a Butler, 14 de abril de 1890).

Esses arquivos confirmam abundantemente a observação de A. V. Olson de que Jones e Waggoner 
eram persona non grata nos escritórios centrais de Battle Creek (op. cit., p. 115). A tensão era tão 
aguda que é fácil entender como Waggoner terminou sendo mandado para a Grã-Bretanha no 
princípio de 1892. Sua carta manuscrita ao presidente da Associação Geral de 15 de setembro de 
1891 pode ter exarcebado a situação. Ele havia sido designado como membro da comissão de 
livros, mas sua participação normal em seu trabalho havia de algum modo sido contornada. Sua 



carta é respeitosa; ele não expressa nenhuma queixa pessoal; sua preocupação tem que ver com o 
bem da causa:

"Desejo indagar a respeito do livro do Pastor [G. I.] Butler. Vejo pelo relatório da Comissão de 
Livros que foi votado que o escritório da Review and Herald o publique. Disso eu concluo que deve
estar pronto para publicação. Se assim for, como membro da Comissão de Livros, gostaria de ver o
manuscrito. Algo em torno de um ano atrás, penso, vi uma lista dos capítulos que deveriam compor
o livro; e daí, juntamente com o que eu sei da condição de coisas em geral, estou bem seguro de 
que há boa perspectiva de que o livro terá tanta necessidade de ser passado em revista como 
qualquer outro livro. Se for lançado sem exame, exceto por uma comissão de três, estou certo de 
que haverá insatisfação. . . Certamente cada membro tem o direito de examinar qualquer 
manuscrito que venha a ser apropriadamente apresentado perante a comissão4." 

 

Urias Smith Defende Sua Rejeição da Mensagem

A oposição de Urias Smith à mensagem de 1888 era lógica, erudita, e aparentemente razoável. Ele 
escreve a Ellen White em 17 de fevereiro de 1890, explicando por que não a pode receber. Ele é 
inteiramente sincero. É uma experiência de humildade ler sua carta de seis páginas, pois ele é 
bastante convincente. Pode ser-nos tão fácil hoje considerar o maior dom do Espírito Santo como 
um desastre, como foi para ele fazê-lo. Ele vê a condução do Senhor como uma grande 
"calamidade". Podemos notar os seus argumentos apenas resumidamente:

"No meu ponto de vista, depois da morte do irmão White, a maior calamidade que já afetou nossa 
causa foi quando o Dr. Waggoner fez publicar seus artigos sobre o livro de Gálatas através do 
Signs [Sinais]. . . .

"Se eu estivesse sob juramento perante uma corte de justiça, seria obrigado a testificar que, quanto
eu saiba e creio, . . . a irmã declarou que o irmão [J. H. Waggoner] estava errado [a respeito da lei
em Gálatas]. Isso tem-me parecido desde então estar em harmonia com as Escrituras. E o irmão 
White estava tão satisfeito quanto ao tema que, como se recorda, retirou o livro do irmão Waggoner
de circulação. . . . A posição que o irmão [E. J.] Waggoner agora assume está aberta exatamente à 
mesma objeção. . . . Parece-me contrária às Escrituras, e, em segundo lugar, contrário ao que 
anteriormente viu. . . .

"Os irmãos na Califórnia [Jones e Waggoner] . . . quase arruinaram a Assembléia [de 1888], como
temi que o fizessem. Caso aquelas questões perturbadoras não tivessem sido introduzidas, não 
posso ver razão por que não poderíamos ter tido uma Assembléia tão abençoada e agradável como
jamais tínhamos desfrutado. . . .

"[E. J.] Waggoner tomou sua posição sobre Gálatas, a mesma que a irmã havia condenado em seu 
pai. E quando ela aparentemente endossou sua posição globalmente, . . . foi uma grande surpresa 
para muitos. E quando me perguntavam o que significava isso, e como eu poderia dar conta disso, 
realmente, irmã White, eu não sabia o que dizer, e ainda não sei.

". . . Quando pontos de vista e movimentos vêm à tona . . . que . . . minarão inteiramente o seu 
trabalho, e abala a fé na mensagem, eu não posso senão ter meus sentimentos a respeito da 
questão; e pode imaginar que deve parecer-me uma situação estranha, quando, devido a ter 
aventurado uma palavra de precaução sobre alguns outros desses pontos, sou apresentado em 
público como alguém que está atirando no escuro, e que não sabe contra o que se está opondo. 



Creio que sei em certo grau a que me estou opondo. Talvez eu não conheça a extensão plena dessa 
obra de inovação e desintegração que está em marcha; mas vejo o suficiente para sentir alguma 
ansiedade. Creio que estou disposto a receber luz em qualquer ocasião, de qualquer um. Mas o que
se alega ser luz deve, para mim, demonstrar-se em harmonia com as Escrituras e basear-se em 
razões boas e sólidas que convençam o julgamento, antes que me pareça luz. E quando alguém 
apresenta algo que tenho há muito sabido e crido, é-me impossível chamar isso de nova luz." (Carta
de Urias Smith, 17 de fevereiro de 1890).

Pode dar-se o caso de haver muitos "Urias Smiths" na igreja hoje, tão exatamente sinceros e 
razoáveis em sua oposição convicta à luz que na providência de Deus deve ainda iluminar a terra 
com glória?

É penoso olhar sobre os ombros de nossos irmãos de Battle Creek de um século atrás e ler suas 
cartas. Mas pode fazer-nos bem reconhecer que algum dia outros lerão nossas cartas. E anjos 
corretamente discernirão nossa verdadeira atitude de coração para com a obra de Deus.

Uma profunda inimizade íntima contra a mensagem da justiça de Cristo tornou possível que bons 
irmãos de eras passadas se pusessem a espalhar rumores infundados e relatórios distorcidos. Ellen 
White freqüentemente comparava a situação com os judeus que se opunham a Cristo. Eles também 
tinham boa lógica e argumentos bem elaborados de sua parte. Pensavam que viam evidência 
escriturística que Lhe tornava impossível ser o verdadeiro Messias. Já viera algum profeta da 
Galiléia? Algum dos líderes em Jerusalém crera nEle? (João 7:48-52). E Sua personalidade também 
os fazia desviar-se ao caminho errado.

É demasiado tarde agora para nossos irmãos de um século atrás cavarem o suficientemente fundo 
em suas almas para se arrependerem de rejeitar o mais significativo derramamento do Espírito 
Santo desde o Pentecoste.

Graças a Deus, não é ainda tarde demais para que o façamos, pois podemos facilmente ver-nos 
neles.

_______________

1. Cartas escritas por Dan T. Jones são encontradas nos Arquivos e Estatísticas da Associação Geral,
Grupo de Registro 25. Usadas com permissão.

2. A posição de Waggoner a que Dan Jones, Urias Smith e outros se opunham é apresentada no seu 
livro The Glad Tidings [As boas novas] (Pacific Press, ed. revista, pp. 71-104). A posição de seus 
oponentes está perpetuada no Seventh-day Adventist Bible Commentary [Comentário bíblico 
adventista do sétimo dia] e Bible Dictionary [Dicionário bíblico]. Ellen White diz que lhe foi 
mostrado que a posição de Waggoner é correta: "Na noite antes da última foi-me mostrado que 
evidências a respeito dos concertos eram claras e convincentes. Tu mesmo [Smith], o irmão Dan 
Jones, o irmão Porter e outros estais gastando vossos poderes de investigação para nada a fim de 
produzir uma posição sobre os concertos que contradiz a posição que o irmão Waggoner 
apresentou" (Carta 59, 1890; ver também Carta 30, 1890). Dan Jones relata que Waggoner "acusava
os homens da liderança na Associação Geral de terem [implicitamente] endossado a posição de [D. 
M.] Canright sobre os concertos, estando o irmão Smith entre os restantes", o que, logicamente, eles
negavam (Carta a Butler, 13 de fevereiro de 1890). É triste dizer que Waggoner estava correto; é 
ainda mais triste que após quase um século, essa belíssima verdade de boas novas sobre os dois 
concertos ainda não tenha encontrado nossa aceitação.



3. Os críticos modernos de Urias Smith e Ellen White estão equivocados em atribuírem a ela uma 
significativa mudança de sua posição quanto à lei em Gálatas. Ela instava J. H. Waggoner a não dar 
destaque a sua opinião de que a lei em Gálatas é a lei moral, mas parece não haver evidência de que 
lhe disse o que Smith julgava que dissera. Sem dúvida, J. H. Waggoner não apreendeu as verdades 
mais amplas de Gálatas que aquecem o coração tão claramente como o seu filho mais tarde. Ela não
podia endossar a mensagem do pai como "mais preciosa". Smith equivocadamente baseou-se num 
fato parcial para condenar a luz adicional que o Senhor enviara mediante o filho de Waggoner em 
1888.

4. Arquivos e Estatísticas da Associação Geral, Grupo de Registro 11. Usado com permissão.

5. O Problema Fundamental: Como Avaliar a 
Mensagem de 1888
  
O erro de presumir que "nós" aceitamos a mensagem de 1888 parte de um erro ainda mais profundo
de incompreensão, ou seja, qual foi realmente a mensagem.

O ponto de vista endossado oficialmente de que foi aceita deve também levar em consideração que 
nada houve de peculiarmente adventista a respeito dela. A mensagem é avaliada como "a doutrina 
da justificação pela fé", ou seja, a mesma "doutrina" que os protestantes têm crido por centenas de 
anos. O trecho seguinte, de um de nossos estimados autores, um vice-presidente da Associação 
Geral, é típico dessa opinião amplamente aceita da mensagem:

"Alguns podem indagar, o que foi esse ensino de justificação pela fé que se tornou o alicerce do 
grande reavivamento adventista de 1888, como ensinada e realçada pela Sra. White e outros? 
Tratava-se da mesma doutrina que Lutero, Wesley, e muitos outros servos de Deus haviam estado 
ensinando." (L. H. Christian, The Fruitage of Spiritual Gifts [Os frutos dos dons espirituais], p. 
239).

Seria extremamente humilhante confessar que "nós" rejeitamos "a mesma doutrina que Lutero, 
Wesley, e muitos outros servos de Deus haviam estado ensinando". Então, devemos dizer que 
aceitamos "a doutrina" em 1888 e após isso.

Conquanto outro escritor de autoridade admita que a mensagem de 1888 fosse "a terceira 
mensagem angélica em verdade", como Ellen White a caracterizou (RH, 1º de abril de 1890), ele 
confunde a questão insistindo em que muitos líderes evangélicos não-adventistas também 
proclamavam "a mesma ênfase . . . geral", tendo obtido sua mensagem "da mesma Fonte". Sem 
exceção, todos esses livros altamente recomendados de anos recentes deixam implícito logicamente 
que a "verdade" da mensagem do terceiro anjo nada mais é do que o ensino protestante popular. 
Nenhum toma uma posição coerente de avaliar a mensagem de 1888 como Ellen White o fez, nem 
reconhece qualquer elemento singularmente adventista nela. Observem a insistência de Froom:



"Homens de fora do movimento adventista -- [tinham] a mesma preocupação geral e ênfase, e 
foram suscitados por volta da mesma ocasião. . . . O impulso manifestamente veio da mesma Fonte.
E quanto à época, a Justificação pela Fé centralizou-se no ano de 1888.

"Por exemplo, as renomadas Assembléias Keswick da Grã-Bretanha foram fundadas para 
'promover a santidade prática'. . . . Cerca de cinqüenta homens poderiam ser facilmente alistados 
nas décadas finais do século dezenove e primeira décadas do século vinte . . . todos dando essa 
ênfase geral." (Froom, Movement of Destiny, pp. 329, 320; destaques do original).

A conclusão é lógica e irrecorrível: devemos ir a essas fontes para obter a "doutrina" e aprender 
como ensinar justificação pela fé. E temos feito isso, por décadas, a despeito do fato de que a 
tendência desse ponto de vista sobre justificação pela fé é antinomista [contra a lei].

Podemos crer que esses líderes evangélicos eram homens bons, sinceros, vivendo à altura de toda a 
luz que possuíam. Mas acaso proclamavam "a mensagem do terceiro anjo em verdade", como Ellen 
White descrevia a mensagem de 1888? Nosso autor admite que conquanto eles "não entendessem 
nossa mensagem específica", isto é, o sábado e o estado dos mortos e outras doutrinas "peculiares", 
não obstante proclamavam "a mesma . . . justificação pela fé" que o Senhor nos concedeu em 1888. 
Contudo, em contraste, Ellen White insiste que a mensagem de 1888 contém um nutrimento 
espiritual peculiar que conduz à "obediência a todos os mandamentos de Deus" (TM 92).

A posição dessas autoridades logicamente apóia o ponto de vista de nossos oponentes de que nada 
há de especial quanto ao cerne da mensagem adventista do sétimo dia. Isso incentiva a sua 
perspectiva de que à parte de seja quanto da "doutrina" evangélica possamos tomar por empréstimo 
dos evangélicos, a essência do adventismo do sétimo dia é o legalismo. Certamente, pois, não temos
qualquer mandato para chamar o mundo cristão a julgamento e arrependimento.

Qual é a verdadeira avaliação da mensagem de 1888? Tratava-se da "mesma doutrina" que os 
reformadores protestantes e os evangélicos do século 19 ensinavam, como nossos autores insistem? 
Ou era uma compreensão distinta e única do "evangelho eterno" em relação com nossa doutrina 
especial do santuário? Nossos autores endossados oficialmente ignoram todos qualquer relação 
especial com o santuário.

A verdade disso é crucial para o entendimento de nossa identidade como um povo.

Se a mensagem de 1888 foi somente a doutrina protestante histórica de justificação pela fé, 
defrontamos alguns problemas sérios:

(1) Suponhamos que aceitemos que Ellen White esteja correta ao dizer repetidamente que a 
mensagem de 1888 foi objeto de resistência e rejeição; segue-se, necessariamente, que a liderança 
da Igreja Adventista do Sétimo Dia rejeitou a "mesma doutrina" que Lutero e Wesley ensinaram 
concernente a justificação pela fé.

Em outras palavras, o dizermos que a mensagem de 1888 era a "mesma doutrina" que Lutero, 
Wesley . . . haviam estado ensinando" logicamente requer que nossos antepassados de 1888 
rejeitaram a posição protestante histórica. Tal rejeição seria tão desastrosa quanto a rejeição de 
Lutero por Roma, ou a rejeição de Wesley, pela Igreja da Inglaterra! Seria equivalente a uma queda 
espiritual tão má quanto a queda de Babilônia.

Mas isso não pode ser, pois destruiria a Igreja. Assim, nossos autores são forçados a presumir que 
"nós" aceitamos a mensagem de 1888, e tivemos um "grande . . . reavivamento".



(2) Novamente, se a opinião de que a mensagem de 1888 foi "a mesma doutrina" dos reformadores, 
isso requereria que "Lutero, Wesley, e muitos outros servos de Deus" dos séculos 16 ao 19 tivessem 
pregado "a terceira mensagem angélica em verdade". Assim, os adventistas do sétimo dia não 
podem logicamente ver sua identidade nas três mensagens angélicas de Apocalipse 14.

Alguns anos atrás Louis R. Conradi, nosso líder na Europa, seguiu essa idéia oficial a seu final 
lógico e manteve que Lutero pregava a terceira mensagem angélica no século 16. Conradi com o 
tempo deixou a Igreja. (Ele havia também sido um opositor da mensagem da assembléia de 1888). 
E hoje estamos perdendo pastores, membros e jovens pela mesma razão básica -- nada vêem em 
peculiar e atraente em nossa mensagem do evangelho porque esses pontos de vista endossados 
oficialmente deixam implícito que nada há de singular a respeito.

Acaso nosso historiadores de confiança puseram sem querer em curto circuito o Movimento 
Adventista que tem um destino a cumprir? Se assim for, grande dano foi feito, pois idéias 
publicadas com autoridade desempenham um grande impacto sobre a Igreja mundial.

 

Reiteração da Posição Sobre 1888

Outro ponto de vista altamente endossado quanto à mensagem de 1888 é que representou uma mera 
"reiteração" do que os pioneiros adventistas tinham crido desde os nossos primórdios, uma 
recuperação de um equilíbrio homilético na doutrina e pregação, temporariamente perdida entre 
1844 e 1888. Esse ponto de vista tem chegado a ser amplamente acatado. Alguns poucos exemplos 
são suficientes:

"Esta assembléia [de 1888] . . . provou-se ser o início de uma reiteração desta gloriosa verdade, 
que resultou num despertamento espiritual entre nosso povo." (M. E. Kern, RH, 3 de agosto de 
1950).

"O maior acontecimento dos anos oitenta na experiência dos adventistas do sétimo dia foi a 
recuperação, ou a reiteração e nova conscientização, de sua fé na doutrina básica do cristianismo: 
"saber que um homem não é justificado pelas obras da lei, mas pela fé de Jesus Cristo" (A. W. 
Spalding, Captains of the Host [Capitães da Hoste], p. 583).

"Houve aqueles que aceitaram a ênfase [de 1888] sobre justificação pela fé; na outra extremidade 
os que pensavam que essa ênfase ameaçava os 'velhos marcos'. . .

"A reação da Igreja durante os anos noventa à nova ênfase sobre justificação . . . foi mista." (N. F. 
Pease, The Faith That Saves [A Fé que Salva], pp. 40, 45; 1969).

Se esta posição de "reiteração" (ou "ênfase") estiver correta, algumas indagações adicionais podem 
ser suscitadas:

(1) Como líderes conscienciosos puderam resistir, rejeitar ou mesmo negligenciar uma reiteração do
que eles próprios sempre creram e tinham pregado por vinte, trinta ou quarenta anos antes? Ou se 
essa sessão de 1888 incluía uma nova geração de pregadores adventistas, como poderiam eles 
rejeitar uma "gloriosa verdade" que seus antepassados imediatos não tinham estado pregando?

(2) Novamente, como poderíamos defender-nos contra a acusação de que a Igreja Adventista sofreu 
uma queda moral semelhante à de Babilônia se aceitamos o ponto de vista de que os irmãos em 



1888 rejeitaram a reiteração da verdade que criam no início do movimento adventista? Quando 
alguém está subindo, e subitamente vem para trás, isso é uma "queda".

Deploramos os grupos desviados e as críticas descaridosas dos que injustamente dizem que a igreja 
caiu como o fez Babilônia. Não cremos nisto. Mas a versão oficial de nossa história sobre 1888 
logicamente admite esse desencorajador ponto de vista. Muitas mentes pensantes seguem-no às 
suas últimas conclusões, como o fez Conradi. Quanto mais descartamos as verdades de 1888, mais 
evidente se torna que grupos desviados, fanatismo, apostasias, e morna complacência proliferam, 
devido a nosso fracasso perdurável em reconhecer essas realidades.

Este capítulo apresentará evidência de que a mensagem de 1888 não foi uma mera reiteração das 
doutrinas de Lutero e Wesley, nem mesmo dos pioneiros adventistas. Nem foi uma reedição do que 
os oradores de Keswick e líderes protestantes populares da época ensinavam como "doutrina da 
justificação pela fé". Foi muito maior do que isso! Tratou-se do "começo" de um conceito mais 
maduro do "evangelho eterno" do que havia sido claramente percebido por qualquer geração 
prévia. Foi o "começo" do derramamento final do Espírito Santo como a chuva serôdia. Foi o 
anúncio inicial da mensagem do quarto anjo de Apocalipse 18. Deveria ser uma bênção sem 
precedentes desde o Pentecoste (cf. FCE 473; RH, 3 de junho de 1890).

Isso não significa dizer que os mensageiros de 1888 eram maiores do que Paulo, Lutero, Wesley, ou 
qualquer outro, nem que eles eram estudantes mais brilhantes e inteligentes. A mensagem que 
traziam era simplesmente a "terceira mensagem angélica em verdade", um entendimento de 
justificação pela fé paralela à doutrina do "tempo do fim" da purificação do santuário celestial, onde
o Sumo Sacerdote ministra no Dia da Expiação antitípico no Compartimento Santíssimo, sendo com
ela coerente (cf. EW 55, 56, 250-254, 260, 261). Ele entrou nessa última fase de Sua obra em 1844. 
De lá Ele ministra a verdadeira justificação pela fé àqueles que O seguem pela fé. Daí, há algo 
peculiar a respeito de justificação pela fé à luz do Dia da Expiação, e a mensagem de 1888 o 
reconhece.

Se tivesse obtido livre curso para plena e cordial aceitação e desenvolvimento teológico, a 
mensagem teria preparado uma comunidade de cristãos para encontrar o Senhor "sem mácula, nem 
ruga, nem coisa semelhante, porém santa e sem defeito", "sem contaminação perante o trono de 
Deus". Era intenção de Seu Divino Autor amadurecer as "primícias para Deus e o Cordeiro". Se isso
não for verdade, a credibilidade de toda a vida de Ellen White será afetada, bem como nosso 
respeito próprio denominacional.

Ademais, a óbvia e inegável rejeição dessa mensagem não constituiu uma queda moral ou espiritual
da Igreja remanescente envolvendo um repúdio da teologia protestante. Foi, antes, a captura de seu 
desenvolvimento espiritual ordenado, uma pobre cegueira e falta de habilidade em reconhecer a 
consumação escatológica do amor e chamado do Senhor.

A rejeição dessa mensagem virtualmente eclipsou um entendimento ético e prático da purificação 
do santuário celestial. Deixou somente a capa exterior da estrutura doutrinal, tal como as provas 
cronológicas dos 2300 anos, e o conceito mecânico do "juízo investigativo" como pregado por nós 
antes de 1888. Nosso próprio crescimento retardado em entendimento tem atraído a zombaria de 
nossos oponentes evangélicos que fazem pouco caso desta verdade peculiar adventista como 
"balofa, mofada e sem proveito". É por isso que tantos dentre nossa própria gente, especialmente os 
nossos jovens, vêem a "doutrina" do santuário como entediante e irrelevante.

 



O Que Ellen White Via na Mensagem de 1888

Tão logo ouviu um pouco da mensagem do Dr. Waggoner em Mineápolis (pela primeira vez e por 
casualidade), ela reconheceu ser a "preciosa luz" em harmonia com o que tinha estado "tentando 
apresentar" durante os 45 anos anteriores. Ela não experimentou ciúme, mas acolheu bem os 
mensageiros e sua mensagem. Era um desenvolvimento adicional, em plena harmonia com a luz 
passada, mas nunca claramente pregada antes:

"Vejo a beleza da verdade na apresentação da justiça de Cristo em relação com a lei de Deus tal 
como o Doutor tem-na apresentado diante de vós. Dizeis, muitos dentre vós, que é luz e verdade. 
Contudo, não a tendes apresentado em sua luz daí em diante. . . . Isso que foi apresentado se 
harmoniza perfeitamente com a luz que Deus tem-Se comprazido em dar-me durante todos os anos 
de minha experiência. Se nossos irmãos ministrantes aceitassem a doutrina que tem sido 
apresentada tão claramente . . . o povo seria alimentado com sua porção de alimento no tempo 
certo." (Ms. 15, 1888; Olson, op. cit., pp. 284, 295).

Os próprios irmãos em Mineápolis entenderam que a mensagem era uma revelação de nova luz, 
antes que uma reiteração do que se havia pregado anteriormente. Isso está implícito como segue:

"Um irmão perguntou-me se eu pensava que havia alguma nova luz que deveríamos ter, ou 
quaisquer novas verdades? . . . Bem, devemos parar de pesquisar as Escrituras porque temos a luz 
sobre a lei de Deus, e o testemunho de Seu Espírito? Não, irmãos." (Ms. 9, 1888; Olson, pp. 292, 
293).

Assim, a mensagem de 1888 foi algo que os irmãos não haviam compreendido anteriormente. 
Houve uma falha em apreciar o cerne e veracidade da terceira mensagem angélica, apreendendo 
somente suas formas exteriores:

"Há somente alguns poucos, mesmo daqueles que reivindicam crer, que entendem a terceira 
mensagem angélica; contudo esta é a mensagem para este tempo. É a verdade presente. Mas quão 
poucos assumem esta mensagem em seu verdadeiro peso e a apresentam ao povo em seu poder. 
Com muitos tem somente pequena força. Disse-me o meu guia: 'Há muita luz ainda para brilhar da
lei de Deus e do evangelho da justificação. Esta mensagem entendida em seu verdadeiro caráter, e 
proclamada no Espírito, iluminará a terra com a sua glória.'" (Ms 15, 1888; Olson, p. 296).

"A obra peculiar do terceiro anjo não tem sido vista em sua importância. Deus intencionou que o 
Seu povo estivesse bastante adiantado da posição que ocupa hoje... Não está no ordenamento de 
Deus que a luz seja ocultada de nosso povo -- a própria verdade presente de que carece para este 
tempo. Nem todos os nossos pastores que estão dando a terceira mensagem angélica, realmente 
entendem o que constitui essa mensagem. " (5Testimonies 714, 715).

Ellen White nunca, nem uma vez sequer, empregou a palavra "reiteração" ou mesmo "ênfase" com 
respeito à mensagem de 1888. Claramente, ela parecia ser nova luz, o que contradizia idéias 
mantidas pelos irmãos, tal como os judeus imaginavam que Cristo contradizia Moisés quando de 
fato a Sua mensagem cumpria Moisés. O seu contexto é a mensagem e o seu recebimento:

"Vemos que o Deus do céu às vezes comissiona homens para ensinar o que é considerado como 
contrário às doutrinas estabelecidas. Devido a que os que outrora foram depositários da verdade 
se tornaram infiéis a seu sagrado legado, o Senhor escolheu outros que recebessem os brilhantes 
raios do Sol da justiça, e advogassem as verdades que não estavam em harmonia com as idéias dos
líderes religiosos. . . .



"Mesmo os adventistas do sétimo dia estão em perigo de fechar os olhos à verdade como está em 
Jesus, porque ela contradiz algo que têm assumido como verdade, mas que o Espírito Santo ensina 
não ser verdade." (30 de maio de 1896; TM pp. 69, 70).

Havia um princípio que tornava uma revelação antecipada de "nova luz" necessária em 1888. Isso é 
declarado em um dos sermões de Ellen White em Mineápolis:

"O Senhor necessita de homens que sejam . . . atuados pelo Espírito Santo, que estejam certamente 
recebendo o maná recém vindo do céu. Sobre as mentes desses, a palavra de Deus emite luz. . . .

"Aquilo que Deus concede a Seus servos para falar hoje talvez não tivesse sido verdade presente há
vinte anos, mas é a mensagem de Deus para este tempo." (Ms. 8a, 1888; Olson, pp. 273, 274).

Houve uma distinta diferença em sua mente entre a mensagem da justificação pela fé como 
apresentada em 1888 e a "mensagem passada" que o Senhor apresentou antes de 1888. Conquanto 
não devesse haver contradição, deve haver desenvolvimento adicional: "Desejamos a mensagem 
passada e a nova mensagem." (RH, 18 de março de 1890). (Mas os apelos dela não são uma licença
ao fanatismo ou idéias novas irresponsavelmente proclamadas).

Numa série de artigos da Review no princípio de 1890, Ellen White debateu a verdade da 
purificação do santuário em conexão com a controvertida mensagem de justificação pela fé de 
1888. Cada verdade complementava a outra. Houve uma desesperada necessidade por mais 
profundo entendimento do evangelho eterno com relação ao Dia da Expiação:

"Estamos no dia da expiação, e devemos operar em harmonia com a obra de Cristo de purificação 
do santuário. . . . Devemos agora apresentar perante as pessoas a obra que pela fé vemos nosso 
grande Sumo-sacerdote realizando no santuário celestial." (RH, 21 de janeiro de 1890).

"A obra mediatória de Cristo, os grandes e santos mistérios da redenção, devem ser estudados e 
compreendidos pelo povo que reivindica ter luz superior a todos os outros povos sobre a face da 
Terra. Estivesse Jesus pessoalmente sobre a Terra, Ele teria se dirigido a um número maior dos que
reivindicam crer na verdade presente com as palavras com que Se dirigiu aos fariseus: 'Errais não 
conhecendo as Escrituras, nem o poder de Deus'. . . .

"Há velhas, contudo novas verdades para serem ainda acrescentadas aos tesouros de nosso 
conhecimento. Não compreendemos ou exercemos fé como deveríamos. . . . Não somos chamados 
para adorar e servir a Deus pelo uso de meios empregados em anos anteriores. Deus requer agora 
serviço mais elevado do que nunca antes. Requer o desenvolvimento dos dons celestiais. Ele nos 
tem posto numa posição em que precisamos de coisas melhores e mais elevadas do que nunca antes
se deu." (ibid., 25 de fevereiro de 1890).

"Temos estado ouvindo Sua voz mais distintamente na mensagem que tem avançado pelos últimos 
dois anos. . . . Temos somente começado a obter um pequeno lampejo do que seja a fé." (ibid., 11 de
março de 1890).

É, pois, evidente que:

1. A mensagem de 1888 foi "luz" que os irmãos não haviam visto nem apresentado "até então".

2. Era o nosso "alimento no tempo certo"--alimento para hoje, não o maná restaurado de ontem.



3. Ellen White ouvira em Mineápolis pela primeira vez uma exposição doutrinária do que estivera 
"tentando apresentar" o tempo todo -- os incomparáveis encantos de Cristo à luz de Seu ministério 
do Dia da Expiação. Nenhum outro lábio humano o havia pregado.

4. Ela reconheceu em E. J. Waggoner um agente empregado pelo Senhor para uma revelação 
avançada da verdade a Seu povo e ao mundo.

5. A "verdade" da terceira mensagem angélica não havia sido compreendida pelos nossos pastores 
porque eles não tinham avançado em entendimento como deveriam ter feito há quarenta e quatro 
anos após o início da purificação do santuário. Em vez disso, luz adicional havia sido omitida do 
povo.

6. Os irmãos na época entenderam o apoio dela a Waggoner e Jones como uma recomendação da 
nova luz que traziam. Não foi um chamado a seu entendimento original das "doutrinas 
estabelecidas". Opunha-se à mera reiteração de antigos entendimentos. Caso os irmãos Butler, 
Smith e outros assim o entendessem, não a teriam fortemente defendido, em lugar de se oporem a 
ela, como o fizeram?

7. Portanto, o que os irmãos rejeitaram foi o chamado para "mudanças bastante decisivas". Eles não 
recusaram recuar; recusaram avançar. Assim, tentaram permanecer parados -- algo bem difícil para 
qualquer exército que está em marcha.

 

A Luz de 1888 e o Começo da Luz Maior

Ellen White freqüentemente falava da certeza de que o Senhor enviaria nova luz se e quando o Seu 
povo estivesse disposto a recebê-la. O trágico "se e quando" é necessário apenas porque o novo 
vinho deve ter novos odres, e isso significa uma crucifixão do eu (cf. Mateus 9:16, 17):

"Se pela graça de Cristo o Seu povo tornar-se novos odres, Ele os encherá com o novo vinho. Deus 
concederá luz adicional, e velhas verdades serão recuperadas e recolocadas no edifício da 
verdade; e onde quer que os trabalhadores forem, triunfarão. Como embaixadores de Deus, devem 
pesquisar as Escrituras para buscar as verdades que têm estado ocultas sob o entulho do erro." 
(ibid., 23 de dezembro de 1890).

"Uma grande obra deve ser feita, e Deus vê que nossos irmãos dirigentes têm necessidade de luz 
maior, para que possam unir-se harmonicamente com os mensageiros a quem Ele enviará para 
realizar a obra que Ele determina que realizem." (ibid., 26 de julho de 1892).

Pode haver qualquer dúvida de que a mensagem de 1888 foi o começo da mensagem do quarto 
anjo, que une a sua voz com a do terceiro anjo? Nem o The Fruitage of Spiritual Gifts [Os frutos 
dos dons espirituais] (Christian), o Captains of the Host [Capitães da hoste] (Spalding), o Through 
Crisis to Victory [Através da crise à vitória] (Olson), o The Lonely Years [Os anos de solidão] (A. L.
White), nem a recente "Declaração" do Patrimônio White inserido em Selected Messages 
[Mensagens escolhidas], Vol. 3, (pp. 153-163), faz uma única alusão a esse fato. O mesmo é 
verdade quanto ao artigo sobre a assembléia de 1888 na edição da primavera de 1985 de Adventist 
Heritage [Herança adventista]. Nossa Seventh-day Adventist Encyclopedia [Enciclopédia adventista
do sétimo dia] discute a mensagem de 1888 em vários artigos, mas nunca a reconhece pelo que foi 
(pp. 634, 635, 1086, 1201, 1385).



Essa omissão de verdade vital é impressionante. Assemelha-se à prontidão dos judeus em 
reconhecer Jesus de Nazaré como um grande rabino, enquanto deixam de vê-Lo como o Messias. 
Mas a lógica e a coerência requerem esta manobra especial por aqueles que insistem em dizer que a 
mensagem de 1888 foi aceita. Precisam virtualmente ignorar o fato de que a mensagem foi o 
começo da chuva serôdia e do alto clamor, ou terão que explicar como uma obra que deveria ter-se 
espalhado "como fogo na palha seca" tem se arrastado por quase um século, quando poderia ter 
iluminado o mundo há muito tempo se "nossos irmãos" a tivessem verdadeiramente aceito (Carta 
B2a, 1892; GCB 1893, p. 419).

Observem como Ellen White viu claramente a mensagem de 1888 à luz de Apocalipse 18:

"Várias pessoas me têm escrito, indagando se a mensagem de justificação pela fé [de 1888] é a 
mensagem do terceiro anjo, e tenho respondido: "É a mensagem do terceiro anjo em verdade". O 
profeta declara: "E após isso vi outro anjo descendo do céu, tendo grande poder; e a terra foi 
iluminada com a sua glória." [Apocalipse 18:1] (RH, 1º de abril de 1890).

"O alto clamor do terceiro anjo já começou na revelação da justiça de Cristo. . . Este é o começo 
da luz do anjo cuja glória encherá toda a terra." (ibid., 22 de novembro de 1892).

Se essa tremenda mensagem deve ser proclamada pelos reavivalistas protestantes populares, não 
temos razão de existir como um povo especial.

 

A Luz Apagada do Alto Clamor

O Senhor é misericordioso e longânimo, e pronto a perdoar. Ele restaura o que se perdeu sob 
condição de arrependimento. Mas não podemos permitir que a confusão neutralize a parábola de 
1888.

Se aqueles que se opuseram à luz em Mineápolis mais tarde se arrependessem verdadeiramente e 
obtivessem o perdão, por que não foi o propósito original da mensagem de 1888 cumprido? É certo 
que não houve reavivamento e reforma coerente em escopo e efeito com o que viria, caso a luz 
tivesse sido aceita. O Senhor não enviou mais luz além daquele fatídico "começo". Podemos 
perguntar, por quê?

Em ocasião alguma entre 1888 e 1901 a liderança responsável da Igreja manifestou um firme 
propósito de retificar o trágico erro de 1888. Dúvida, suspeita, desconfiança da mensagem e dos 
mensageiros prosseguiram mesmo por décadas.

Conquanto essa tragédia tenha se passado, não há necessidade de concluir que o Senhor retirou Suas
bênçãos de Seu povo. O que foi desprezado e rejeitado foi a chuva serôdia, mas a chuva temporã 
tem continuado a cair. Inumeráveis almas têm sido conduzidas ao Senhor durante o século passado 
-- inclusive cada leitor deste livro. Nenhuma pessoa que teve parte na história de 1888 está vivendo 
hoje.

Deus não Se esqueceu do Seu povo. Mas nossa atitude atou Sua mãos, tornando impossível que Ele 
enviasse mais derramamento de chuva serôdia. Ele não poderia e não desejou lançar Suas pérolas 
mais preciosas perante aqueles que não reverenciam Sua graça mais abundante. Portanto, essas 
chuvas da chuva serôdia cessaram após o derramamento inicial ter sido persistentemente repudiado.
Ele não está além da capacidade de ser ofendido.



Num sermão que despertou a reflexão, em linguagem quase cifrada, Ellen White falou de como 
Elias foi alimentado por uma viúva fora de Israel porque os que se achavam em Israel e que tinham 
luz não viveram à altura dela. "Eles eram o povo de mais dura cerviz no mundo, os mais difíceis de 
impressionar com a verdade", disse. O sírio Naamã foi purificado da lepra enquanto os israelitas 
leprosos permaneciam contaminados. Quando os habitantes de Nazaré se levantaram contra o Filho 
de Maria, "alguns" estavam prontos para aceitá-Lo como o Messias, mas uma influência 
"pressionou-os" a abafar a sua convicção. Essas foram ilustrações de nossa história de 1888:

"Mas aqui uma condição de descrença se levanta: Não é este o filho de José? . . . O que fizeram 
eles em sua loucura? 'Levantaram-se e O expulsaram da cidade'. Aqui desejo dizer-vos quão 
terrível coisa é quando Deus concede luz, e ela impressiona o coração e espírito. . . Ora, Deus foi 
aceito em Nazaré por alguns; o testemunho aqui esteve de que Ele era Deus; mas uma influência 
contrária pressionou-os . . . o que levaria os corações a descrer." (Ms. 8, 1888; Olson, pp. 263, 
264).

Essa "influência contrária" é um fator significativo em nossa história de 1888. Dois dias antes ela 
havia advertido que os passos da descrença que se haviam dado comprovar-se-iam finais para 
aquela geração no tocante a luz adicional da chuva serôdia:

"Estamos perdendo muitas bênçãos que poderíamos ter tido nesta assembléia [Mineápolis], porque
não avançamos em nossos passos na vida cristã, como nosso dever é apresentado perante nós; e 
essa será uma perda eterna." (ibid., Olson, p. 257).

"Essa luz que deve encher toda a Terra com a sua glória foi desprezada por alguns que reivindicam
crer na verdade presente. . . . Eu não sei, mas alguns têm até agora ido longe demais para 
retornarem e se arrependerem." (TM 89, 90; 1896).

"Se esperais que luz venha numa maneira que agrade a todos, esperareis em vão. Se esperardes 
por chamados mais altos ou melhores oportunidades, a luz será retirada, e sereis deixados em 
trevas." (5T 720).

Falando de uma reunião de líderes e ministros em 1890, Ellen White revelou o patético quadro de 
Jesus sendo rejeitado tal como a enamorada em Cantares de Salomão 5:2ss fez o seu amado afastar-
se: "Cristo bateu à porta em busca de entrada mas não houve lugar para acolhê-Lo, a porta não foi 
aberta e a luz de Sua glória, tão próxima, foi retirada" (Carta 73, 1890).

 

A Fonte de Incompreensão Reformacionista

Esforços zelosos por décadas para descartar a mensagem de 1888 como "nova luz" tende a desviar 
atenção favorável da própria mensagem para os conceitos populares não-adventistas do 
protestantismo. Esse foi o caso por quase sessenta anos, começando em torno dos anos da década de
1920. Christ Our Righteousness [Cristo, Justiça nossa], de A. G. Daniells em 1926 não percebeu 
nada peculiar na mensagem de 1888, mas equivocadamente interpretou-a como estando "em 
perfeita harmonia com o melhor ensino evangélico [não-adventista]" (Pease, By Faith Alone [Pela 
fé somente], p. 189).

Essa longa tradição tem, indubitavelmente, lançado os fundamentos do êxito de correntes atuais de 
conceitos de justificação pela fé semelhantes aos mantidos pelos teólogos calvinistas 
"reformacionistas". Se os não-adventistas possuem a verdade quanto à justificação pela fé, temos 



que necessariamente importar deles a verdade. Mas no processo de fazê-lo, as verdades de 1888 
têm sido negligenciadas, e mesmo sido opostas.

O que se segue tipifica esta posição amplamente acatada. Ela confunde seriamente as posições 
reformacionistas com a mensagem de 1888. Eis um exemplo do venerável fundamento sobre que 
repousa a fenomenal confusão de décadas recentes:

"A justificação pela fé [de 1888] não era nova luz. Há os que têm mantido a errônea idéia de que a
mensagem da justiça de Cristo era uma verdade desconhecida ao movimento adventista até o 
tempo da assembléia de Mineápolis, mas o fato é que nossos pioneiros a ensinavam desde o 
princípio mesmo da Igreja do advento. Quando eu era um jovem pregador, ouvi por diversas vezes 
nossos veteranos, como J. G. Matteson e E. W. Farnsworth, declararem que justificação pela fé não
era um ensinamento novo em nossa Igreja." (Christian, The Fruitage of Spiritual Gifts [Os frutos 
dos dons espirituais], pp. 225, 226).

É triste dizer que alguns desses "veteranos" não eram receptivos à luz crescente de 1888. Essa 
insistência em que a mensagem de 1888 não era nova luz foi a insígnia familiar da oposição dessa 
época. Não muito depois da assembléia de Mineápolis, R. F. Cottrell escreveu um artigo para a 
Review atacando a mensagem de 1888, perguntando: "Onde está a Nova Ruptura?" (RH, 22 de abril
de 1890). W. H. Littlejohn igualmente atacou a mensagem com um artigo em 16 de janeiro de 1894,
intitulado, "Justificação Pela Fé Não é Nova Doutrina". Ambos deixavam de reconhecer o que 
estava acontecendo em seus dias -- a iniciação da chuva serôdia.

Alguns autores têm citado isoladamente declarações de Ellen White, distorcendo-as, em apoio à 
mesma tese de oposição--de que não se tratava de nova luz. Mas ela não se contradiz nesse 
importante ponto. Examinemos as declarações empregadas em apoio à posição de "reiteração". 
Devemos conceder-lhes uma justa atenção:

"O Pr. E. J. Waggoner teve o privilégio [em Mineápolis] da concessão de falar claramente, 
apresentando suas posições sobre justificação pela fé e a justiça de Cristo com relação à lei. Isso 
não era nova luz, mas a velha luz colocada onde deveria estar na terceira mensagem angélica. . . 
Não era nova luz para mim, pois me havia vindo de autoridade mais elevada pelos últimos 
quarenta e quatro anos." (Ms. 24, 1888; 3 SM 168; Olson, p. 48).

"Obreiros na causa da verdade deveriam apresentar a justiça de Cristo, não como nova luz, mas 
como preciosa luz que por um tempo foi perdida de vista pelo povo." (RH, 20 de março de 1894; 
Olson, p. 49).

Essas declarações não dizem que a mensagem de 1888 em sua plenitude não foi a nova luz da chuva
serôdia e do alto clamor. No contexto, a declaração do Ms. 24, de 1888 foi escrita para refutar o 
preconceito de irmãos oponentes que depreciavam a mensagem como meramente uma novidade de 
origem humana. Toda luz é eterna; nenhuma é estritamente "nova". Mas era certamente novo para 
os nossos irmãos em 1888 e para as nossas congregações. E teria sido novo para o mundo se a 
houvéssemos proclamado!

E seja o que foi a luz de 1888, nova ou velha, é óbvio que ninguém mais a havia pregado entre nós 
durante aqueles "últimos quarenta e quatro anos" (Ms. 5, 1889; MS. 15, 1888; Olson, p. 295). Mais 
adiante, no manuscrito de 1889, Ellen White declarou que a mensagem inteira de 1888 provar-se-ia 
realmente "nova luz" se a comissão evangélica devesse ser terminada naquela geração:



"Perguntas foram feitas naquela época: "Irmã White, acha que o Senhor tem alguma nova e 
aumentada luz para nós como um povo?" Eu respondia: "Certamente. Não só penso assim, mas 
posso falar com entendimento. Sei que há preciosa verdade a ser-nos desdobrada se somos o povo 
que deve permanecer de pé no dia da preparação de Deus." (3SM 174).

Os adventistas do sétimo dia não devem cultivar a reputação de serem inventores de novas 
doutrinas, mas reparadores de brecha, restauradores de veredas para nelas habitar, descobridores dos
velhos caminhos. Tal apresentação desarmará o preconceito, enquanto a apresentação da verdade 
como algo inventado há pouco despertará oposição.

Mas isso não nega que a mensagem de 1888 foi uma revelação avançada para a igreja. Conquanto a 
convicção de Ellen White gradualmente se aprofundasse no sentido de que se tratava do 
cumprimento da profecia de Apocalipse 18, ela via como se harmonizava com o conceito peculiar 
da purificação do santuário celestial. Esse era o cérebro da mensagem.

Esta é uma verdade que os sinceros amigos protestantes nunca compreenderam. Poderia uma razão 
disso ser que nós jamais a tornamos clara a eles?

É chocante aos judeus ortodoxos que têm orado pela vinda do seu Messias reconhecer que Ele veio 
há muito tempo mas foi rejeitado por seus antepassados. Não é menos chocante aos adventistas do 
sétimo dia que se mantêm orando pelo derramamento da chuva serôdia reconhecer que a bênção 
veio um século atrás, mas foi rejeitada por seus antepassados.

__________

1. Não há evidência de que Ellen White assumisse a missão de Jones e Waggoner, assim fazendo-os 
redundantes. Contudo, a idéia comumente prevalecente hoje é de que a mensagem deles é 
redundante porque Ellen White escreveu após 1888 a luz que eles foram comissionados a trazer à 
igreja e ao mundo. Ela apoiava a mensagem deles porque era o que estivera "tentando apresentar", 
ou seja, "os incomparáveis encantos de Cristo". Mas ela nunca alegou que o Senhor lhe havia 
imposto o encargo de proclamar a mensagem do alto clamor. A maior parte de Steps to Christ 
[Caminho a Cristo] foi escrita antes de 1888 e compilada depois. Dizer que não necessitamos da 
mensagem de 1888 por dispormos de seus escritos é contradizer sua própria mensagem.

6. A Rejeição de Ellen G. White em 1888
 
O que Ellen White diz a respeito da reação contra a mensagem de 1888 soa quase incrível. Poderia 
dar-se que uma descrença naturalmente cubra nossos olhos e coração? Nós, seres humanos, 
parecemos ter dificuldade em crer no "testemunho de Jesus". Aquilo que foi uma derrota gostamos 
de chamar "uma gloriosa vitória". Onde perdemos o rumo presumimos que o encontramos.

Devemos esclarecer impressões confusas, nebulosas para fixar-nos na precisão o máximo possível. 
Vários canais de bênção celestial foram bloqueados pela reação negativa para com a mensagem de 
1888. Os habitantes do céu já reconhecem o que "nós" fizemos nessa história, como segue:

(1) O Espírito Santo Foi Insultado



Isso pode soar impossível, por várias razões. Pode ser difícil para nós prontamente conceber o 
Espírito Santo como uma Pessoa que pode ser insultada ou que pode sentir e preocupar-Se a 
respeito. E pode ser ainda mais difícil conceber como os adventistas do sétimo dia podiam fazer 
uma coisa tal -- certamente não pastores e dirigentes da Associação Geral. Mas devemos defrontar o
que a mensageira do Senhor tem a dizer. O testemunho de Jesus não passa por alto a realidade:

"Agora nossa assembléia aproxima-se do seu encerramento e . . . não tem havido nenhuma 
abertura para que o Espírito de Deus entre. Agora eu estava dizendo, de que vale nos reunirmos 
aqui e de nossos irmãos ministrantes virem se eles estão aqui somente para impedir o Espírito de 
Deus de alcançar o povo?" (Ms. 9, 1888; Olson, pp. 290, 291).

"Houve, eu sei, uma impressionante cegueira sobre as mentes de muitos [em Mineápolis], de modo 
que não discerniram onde o Espírito de Deus estava e o que constituía a verdadeira experiência 
cristã. E considerar que esses eram os que tinham a guarda do rebanho de Deus era penoso. . . .

"Nossos irmãos que têm ocupado posições de liderança na obra e causa de Deus deveriam estar 
tão intimamente ligados com a Fonte de toda a luz que não chamariam à luz trevas, e às trevas 
luz." (Ms. 24, 1888; ênfase acrescentada).

Os detalhes desta história são precisos e nítidos. Não precisa haver nenhuma confusão em nosso 
pensamento com respeito a intangíveis. O recebimento do Espírito Santo estava implícito no 
recebimento da própria mensagem. Seria impossível receber o dom do Espírito Santo da chuva 
serôdia e não receber a mensagem mediante a qual o dom era concedido. E as boas novas que hoje 
necessitamos assimilar é o corolário desta verdade: é igualmente impossível receber a mensagem 
hoje e não receber o dom do Espírito Santo nela implícito. Se não temos recebido o Espírito Santo 
no poder da chuva serôdia e do alto clamor, isso é clara evidência de que não recebemos a 
mensagem que o Senhor nos enviou.

O que é importante na compreensão de 1888 não é a atitude negativa de uns poucos indivíduos, uma
chamada minoria empedernida, mas o espírito que "controlava" ou "prevalecia" na Assembléia de 
1888 e posteriormente. Foi isso que teve um efeito determinante sobre aquela geração, e tem tido 
sobre cada geração desde então. Ellen White é clara a respeito dessa influência "controladora":

"Encontrei-me com os irmãos no tabernáculo e senti ser meu dever apresentar um breve histórico 
da assembléia e minha experiência em Mineápolis, o roteiro que havia seguido e por que, e 
claramente declarar o espírito que prevalecia naquela assembléia. . . . Eu lhes disse da posição 
difícil em que fui colocada, para, por assim dizer, permanecer sozinha e ser obrigada a reprovar o 
espírito errado que era um poder controlador nessa reunião. A suspeita e ciúme, as murmurações e
a resistência ao Espírito de Deus que lhes apelavam pareciam-se mais com o modo por que os 
reformadores tinham sido tratados. Era a própria ordem em que a igreja [Metodista] tinha tratado 
a família de meu pai e oito dentre nós. . .

"Declarei que o roteiro que tinham estado seguindo em Mineápolis era crueldade para com o 
Espírito de Deus." (Ms. 30, 1889; ênfase acrescentada).

"[Os irmãos oponentes] foram movidos durante a assembléia [de Mineápolis] por outro espírito, e 
não sabiam que Deus havia enviado esses jovens para levarem uma mensagem especial a eles, a 
qual trataram com ridicularia e desprezo, não reconhecendo que as inteligências celestes estavam 
olhando para eles. . . Eu sei que naquele tempo o Espírito de Deus foi insultado." (Carta S24, 
1892).



"Os pecados . . . jazem à porta de muitos... O Espírito Santo tem sido insultado, e a luz tem sido 
rejeitada." (TM 393; 1896).

"Alguns 1 têm tratado o Espírito como um visitante incômodo, rejeitando o recebimento do rico 
dom, recusando reconhecê-Lo, dando-Lhe costas, e condenando-O como fanatismo." (TM 64; 
1896).

A idéia de insultar o Espírito Santo é mais do que uma hipérbole passageira. Esta tragédia nos afeta 
hoje tão certamente quanto os erros dos judeus afetaram-nos há muito tempo.

Um pecado que um indivíduo cometeu há tempos no passado como um insulto a outra pessoa 
permanece como um peso sobre sua consciência e afeta o caráter e personalidade. Isso pode 
prosseguir até por décadas, na medida em que ambos os indivíduos viverem e até que o 
arrependimento e restituição tenham lugar.

De mesma forma, a consciência da corporação da Igreja, nosso caráter e personalidade 
denominacionais, nossa postura perante o Céu, o espírito que permeia nossas igrejas, são afetados 
negativamente por esse episódio vital de nossa história. Nossa herança ambiental é inescapável. 
Jeremias diz que "o pecado de Judá está escrito . . . com diamante pontiagudo . . . na tábua do seu 
coração e nas pontas dos seus altares" (Jeremias 17:1). E ele se estende duma geração a outra (2:5, 
9; 3:24, 25; 14:20). Até que o arrependimento tenha lugar, condenamo-nos a repetir os pecados de 
nossos pais. A alienação do Espírito Santo está profundamente envolvida.

O Espírito Santo é uma pessoa, não uma mera influência ou uma entidade etérea. Ele pode ser 
ofendido. Esse agudo conceito da personalidade de Deus como o Espírito Santo perspassa as 
Escrituras hebraicas. Os profetas estavam constantemente representando a Deus como o amante 
desapontado e ofendido da alma de Israel 2. O conceito é peculiar para Israel, pois nenhuma religião
pagã tinha qualquer concepção de uma personalidade divina "ciumenta".

A mesma verdade se revela no Novo Testamento, e é também impressionantemente realçada nos 
testemunhos de Ellen White. Contudo, a idéia está geralmente ausente nos ensinos do moderno 
catolicismo e protestantismo. Uma plena apreciação dessa realidade é exclusiva àqueles que 
receberão o Senhor por ocasião de Sua segunda vinda, pois são coletivamente representados como 
uma noiva que finalmente aprontou-se para o relacionamento íntimo do matrimônio (Apocalipse 
19:7-9; A heresia do panteísmo do início do século vinte atacava esta verdade da personalidade do 
Espírito Santo; o "ômega" sem dúvida reforçará esse erro).

Ofendido e insultado, Ele tem direito a retribuição. E como pode buscá-la, de modo coerente com o 
Seu caráter de amor? Sua retribuição é mais pungentemente penosa de suportar do que qualquer 
outra, pois ainda será a voz de amor que fala:

"Haverá mensagens transmitidas, e aqueles que têm rejeitado a mensagem que Deus envia ouvirão 
declarações as mais chocantes. . . . Magoada e insultada, a Divindade falará, proclamando os 
pecados que têm estado ocultos. Tal como os sacerdotes e governantes, cheios de indignação e 
terror, buscaram refúgio em fuga do último cenário da purificação do Templo, assim se dará na 
obra para estes últimos dias." (Special Testimonies, Série A, nº 7, pp. 54, 55).

O contexto dessa declaração é uma discussão da Igreja Adventista do Sétimo Dia.

 

(2) Jesus Cristo Foi Rejeitado e Insultado



Isto também nos é difícil de ver. Uma vez mais, a personalidade do Filho de Deus está em debate. 
Tem Ele sentimentos como nós, humanos, temos? Pode Ele ser ofendido? O que aconteceu em 
nossa história de 1888 parece tão assustador que a história seria inacreditável se não estivesse 
narrada claramente nos escritos de Ellen White. O seu discernimento foi inspirado.

O manso e humilde Jesus ainda escolhe mensageiros que são "somente homens", que se 
assemelham "a uma raiz de uma terra seca". Ele condescendeu em identificar-Se com os 
mensageiros de 1888 e foi ofendido e insultado quando as "credenciais celestes" que lhes concedeu 
foram desprezadas:

"Aqui estava evidência, que todos poderiam discernir a quem o Senhor reconheceu como Seus 
servos. . . Esses homens contra quem tendes falado têm sido como sinais no mundo, como 
testemunhas para Deus. . . Se rejeitais aos mensageiros delegados de Cristo, rejeitais a Cristo." 
(TM 97; 1896).

"Acusar e criticar aqueles a quem Deus está usando é acusar e criticar o Senhor que os enviou. . . .

"Para muitos o clamor do coração tem sido: "Não teremos este homem [Cristo] reinando sobre 
nós". . . A verdadeira religião, a única religião do Salvador ressurreto, que advoga justificação 
pela fé do Filho de Deus, tem sido diminuída, criticada, ridicularizada, e rejeitada." (TM 466-468).

"A mensagem atual . . . é uma mensagem procedente de Deus; ela traz as credenciais divinas, pois 
os seus frutos são para santidade." (RH 3 de setembro de 1889).

"Esta mensagem, como tem sido apresentada [por Jones e Waggoner] deveria ir a toda igreja que 
alega crer na verdade, e conduzir o nosso povo a uma posição mais elevada. . . . Desejamos ver 
quem tem apresentado ao mundo as credenciais celestes." (ibid., 18 de março de 1890).

Mas mesmo em tempos modernos, nosso estimado historiador eclesiástico desdenha o mensageiro, 
se não a própria mensagem:

"Ao remontarmos à controvérsia percebemos que foram os rancores despertados por 
personalidades, muito mais do que diferenças em crença, que causaram a dificuldade. O partido de
Butler, Smith e Morrison cria na teoria da justificação pela fé. . . O partido de Waggoner e Jones 
cria na prática de boas obras; mas . . . demoravam-se quase exclusivamente sobre a fé como o 
fator da salvação. As mentes que podiam raciocinar serenamente tinham condições de harmonizar 
essas opiniões, mas nenhum dos lados se dispunha a considerar o outro lado serenamente." 
(Spalding, Captains of the Host [Capitães da hoste], p. 599).

Uma avaliação mais exata seria que os mensageiros de 1888 "demoravam-se quase exclusivamente"
numa "fé que opera pelo amor", precisamente como Paulo pregava (Gálatas 5:6). Essa mensagem 
com "credenciais divinas" não era uma mistura comprometedora de legalismo e evangelho. Eles 
proclamavam com muita ênfase a justificação pela fé somente -- mas era a fé do Novo Testamento 
que demonstra seu poder motivador implícito para a verdadeira obediência a todos os mandamentos
de Deus (TM 92).

Acaso aqueles mensageiros que se declarava deverem representar nosso Senhor "despertaram" os 
"rancores" que fizeram o Céu abandonar o cenário envergonhado? Iria o Senhor conceder 
"credenciais celestes" a mensageiros que não se dispusessem a "raciocinar serenamente"? Ellen 
White, certamente, nunca poderia reconhecer "preciosa luz" em não-santificados "gritos" ou 
irrazoável "ensinamento extremista" que nosso autor lhes atribui. (Spalding, op. cit., pp. 593, 601).



Por trás da vergonhosa cena em Mineápolis e das confusas sombras causadas por nossa descrença 
hoje, permanece a Figura que foi a Rocha de ofensa e a Pedra de tropeço daquela fatídica 
assembléia. Defrontamos face a face a realidade:

"Homens professando santidade têm desprezado a Cristo na pessoa de Seus mensageiros. à semelhança dos judeus, 
eles rejeitaram a mensagem de Deus. . . Ele não era o Cristo que os judeus estavam à procura. Assim hoje as agências 
que Deus envia não são o que os homens têm estado a buscar." (FCE 472; 1897).

"Cristo tem registrados todos os duros, orgulhosos, zombeteiros discursos proferidos contra os 
Seus servos como sendo contra Si próprio." (RH, 27 de maio de 1890).

O verdadeiro Cristo tem sempre sido mal assimilado. Como se espera com freqüência, Ele com 
idêntica freqüência tem sido rejeitado. Mas o moderno Israel deve vencer pelo menos todas as 
falhas passadas do antigo Israel. Isso terá lugar, pois estamos vivendo no tempo da purificação do 
santuário celestial. Essa é uma obra especial do tempo do fim de vitória que nunca foi completada 
no passado.

A carne e o sangue nunca nos revelam as verdadeiras credenciais da "raiz numa terra seca" que deve
apresentar-se diante de nós. A história de 1888 nos ensina que os antigos judeus terão que deixar 
espaço para que ao lado deles nos ajoelhemos:

"Muitos dizem, 'Se eu tivesse somente vivido nos dias de Cristo, não teria torcido Suas palavras, ou
interpretado falsamente as Suas instruções. Não O teria rejeitado e crucificado, como fizeram os 
judeus'. Mas isso será provado pelo modo em que tratais sua mensagem e Seus mensageiros hoje." 
(RH, 11 de abril de 1893).

A questão de 1888 não foi quanta "ênfase" colocar sobre a pregação desta "doutrina" com relação às
nossas outras doutrinas "peculiares". A verdadeira questão era, "O que pensais vós de Cristo?" É-
nos fútil hoje falar de estabelecer um correto "relacionamento com Cristo" a menos que 
defrontemos esta realidade de 1888.

A fim de reforçar nossa confiança de que não precisamos de arrependimento, temos produzido teses
de Seminário "para indagar que lugar o ensino de justificação pela fé tem sido atribuído juntamente 
com as crenças distintivas" da Igreja. Gráficos têm sido elaborados contando o número de vezes que
as palavras "justificação", "fé", "salvação", "Salvador", e "lei" têm aparecido em nossos 
trimensários da Escola Sabatina, "para provar que os adventistas do sétimo dia não têm reduzido a 
ênfase em salvação mediante Cristo". Poderiam agora os computadores medir nossa fidelidade e 
provar que a Verdadeira Testemunha está errada? Se mera verbalização é o critério, o catolicismo 
romano deve ser o ensino mais cristocêntrico do mundo. Enquanto o Filho de Deus continua a 
sofrer, devemos lançar sortes em várias pesquisas para ver como dividir Suas vestes, esta "doutrina 
ou crença da justificação pela fé juntamente com as crenças distintivas da Igreja?" A justiça de 
Cristo é vastamente mais do que uma mera repetição verbal.

A maior oportunidade escatológica de todos os tempos foi rejeitada em nossa era de 1888. O que se 
desprezou foi uma íntima reconciliação do coração com Cristo tal como um noivo sente por sua 
noiva. Mas verbalização e doutrina fria têm sido substitutos disso.

Homílias áridas que se perdem em pormenores entre justiça imputada e comunicada, justificação e 
santificação, expiação e propiciação, têm tornado o tema da "justificação pela fé" entediante para 
muitos. A mesma dificuldade prevaleceu pouco após 1888. Ellen White discute os esforços daqueles
cujos corações se opunham à mensagem:



"Muitos cometem o erro de tentar definir minuciosamente os finos pontos de distinção entre 
justificação e santificação. Nas definições desses dois termos muitas vezes trazem suas próprias 
idéias e especulações. Por que tentar ser mais minucioso do que a Inspiração na questão vital da 
justificação pela fé? Por que tentar desenvolver cada pormenor, como se a salvação da alma 
dependesse de todos terem exatamente o seu entendimento dessa questão?" (Diário, 27 de fevereiro 
de 1891).

Podemos chegar a ver como o Cristo vivente e amorável foi insultado em Mineápolis, e não a fria 
doutrina mal compreendida! Deixamos de confiar naquelas vibrações do coração que eram a atração
Dele, e lançamos desprezo sobre Aquele que nos estava atraindo, atribuindo a Sua ternura a 
designação de "fanatismo". As lágrimas que começaram a fluir da misteriosa atração da soerguida 
cruz extraiu de nós zelosas declarações "contra o entusiasmo e o fanatismo" (TM 80, 81).

Jesus conhece a nossa natureza humana, pois Ele próprio ainda compartilha dela. Ele é uma Pessoa. 
Ele também conhece o respeito próprio. Ele aproximou-se de nós em 1888. "Nenhuma alma dentre 
nós sonha o que poderia ter sido" nos doces dias que se teriam seguido, caso andássemos com Ele 
na gloriosa luz celestial. Freqüentemente falamos de 1844 como o "Grande Desapontamento". Mas 
em 1888 deu-se o Seu desapontamento, pois podemos ler de como Ele nos amou. Essa intimidade 
de amor não a teríamos. Por que nos deveríamos maravilhar se Ele não a forçasse sobre nós?

Foi-nos dito na própria Mineápolis:

"Ninguém deve permitir fechar o canal pelo qual a luz da verdade virá ao povo. Tão logo isso seja 
tentado, o Espírito de Deus será extingüido. . . . Permiti que o amor de Cristo reine nos corações 
aqui. . . . Quando o Espírito de Deus entrar, o amor tomará o lugar da hesitação, porque Jesus é 
amor; se o Seu Espírito fosse acariciado aqui, nossa assembléia seria como uma corrente d'água 
no deserto." (Ms. 15, 1888; Olson, pp. 300, 301).

"Não mais ternos chamados, nenhuma melhor oportunidade poderia ser-lhes dada a fim de que 
pudessem realizar o que deveriam ter feito em Mineápolis. . . Ninguém pode dizer quanto pode ter 
estado em jogo quando se negligencia a conformação com o chamado do Espírito de Deus. Virá o 
tempo quando estarão dispostos a fazer qualquer coisa possível a fim de ter uma chance de ouvir o 
chamado que rejeitaram em Mineápolis. . . Melhores oportunidades jamais virão, sentimentos mais
profundos não terão." (Carta 019, 1892).

Uma vez mais o testemunho de Ellen White estende a nossa fé. Mas devemos compreender a 
realidade. Os corações humanos fizeram pouco caso do terno amor dAquele que deu o Seu sangue 
por nós. Finalmente, da parte de "muitos" na liderança, a leviandade transformou-se naquilo que 
Ellen White tristemente chamou de "ódio". Sete anos após Mineápolis ela disse àqueles "muitos":

"Voltastes as costas, não a face, ao Senhor. . . O Espírito de Deus está partindo de muitos dentre o 
Seu povo. Muitos avançam por veredas escuras e secretas, e alguns desses nunca regressarão. . . 
Eles não só recusaram aceitar a mensagem, mas odiaram a luz. . . Estão votando ao desprezo o Seu
Espírito Santo." (TM 89-91; 1895).

O Céu "indignou-se" (TM 76). Há uma intimidade de angústia pessoal envolvida aqui que é 
peculiar na moderna história religiosa, talvez em todos os tempos. São-nos lembrados os lamentos 
profundos de Jeremias e Oséias do passado. Ellen White declarou em Mineápolis: "Se somente 
soubésseis como Cristo tem considerado a vossa atitude religiosa nessa assembléia" (Ms. 8a, 1888; 
Olson, p. 281). Quatro anos depois, "há tristeza no céu quanto à cegueira espiritual de muitos de 



nossos irmãos" (RH, 26 de julho de 1892). Falando daqueles "que resistiram ao Espirito de Deus em
Mineápolis," ela declarou:

"Todo o universo celestial testemunhou o tratamento descaridoso de Jesus Cristo, representado 
pelo Espírito Santo. Tivesse Cristo estado perante eles, teriam-No tratado de modo semelhante 
àquele em que os judeus trataram a Cristo." (Special Testimonies [Testemunhos especiais], Série 
A., nº 6, p. 20).

"As cenas que tiveram lugar naquela assembléia [de Mineápolis] fizeram o Deus do céu 
envergonhar-Se em chamar aqueles que tomaram parte nelas de Seus irmãos. Tudo isso o Vigilante
celeste anotou, e foi escrito no livro das lembranças de Deus." (Special Testimony to the Review 
and Herald Office [Testemunho especial ao escritório da Review and Herald], 1896, pp. 16, 17).

Estas são palavras muito tristes para registrar, mas não podemos ser honestos e recusar encarar a 
implicação plena delas. O que "o Vigilante celeste anotou" deve também estar "escrito no livro de 
[nossa] lembrança". Podemos ver-nos naqueles caros irmãos de um século atrás, pois, "pela graça 
de Deus, eu sou".

 

(3)O Ministério de Ellen White Foi Desprestigiado

A atitude da liderança para com o apoio de Ellen White à mensagem de 1888 foi semelhante ao do 
antigo Israel e Judá a profetas tais como Elias e Jeremias. Observem os seus comentários francos 
pouco depois da assembléia de Mineápolis:

"Não tenho tido um tempo fácil desde que deixei a costa do Pacífico. Nossa primeira reunião não 
foi semelhante a qualquer outra Assembléia de Conferência Geral de que já participei. . . Meu 
testemunho foi ignorado, e nunca em minha vida fui tratada como na assembléia [de 1888]." (Carta
7, 9 de dezembro de 1888).

"Irmãos, estais me instando a ir a vossas campais. Devo dizer-vos claramente que as atitudes 
tomadas contra mim e minha obra desde a Assembléia da Assoc. Geral de Mineápolis -- vossa 
resistência à luz e advertências que Deus tem dado por meu intermédio -- tem tornado os meus 
esforços cinqüenta vezes mais difíceis do que teria sido doutro modo. . . Parece-me que puseste de 
lado a Palavra do Senhor como indigna de vossa atenção. . . Minha experiência desde a 
assembléia em Mineápolis não tem sido muito asseguradora. Tenho pedido ao Senhor por 
sabedoria diariamente, e para que não me sinta inteiramente descoroçoada, descendo à sepultura 
de coração partido como ocorreu com o meu marido." (Carta 1, 1890).

Essas não eram palavras de uma mulher dominada pelas emoções. Ela tinha boas razões para os 
seus sentimentos:

"Relatei na reunião de quinta-feira de manhã [em Ottawa, Kansas] algumas coisas com referência 
à assembléia de Mineápolis. . . .

"Deus me deu alimento no tempo certo para o povo, mas foi recusado por não ter vindo exatamente
da maneira que esperava que viesse. Os Pastores Jones e Waggoner apresentaram luz preciosa ao 
povo, mas o preconceito e descrença, ciúme e vãs suspeitas barraram a entrada dos corações de 
modo que nada dessa fonte poderia encontrar entrada em seus corações. . . .



"Assim como se deu na traição, julgamento e crucifixão de Jesus, tudo isso tinha passado perante 
mim ponto por ponto e o espírito satânico tomou o controle e moveu-se com poder sobre os 
corações humanos, que haviam se aberto a dúvidas e amargura, ira e ódio. Tudo isso era 
prevalecente durante a assembléia [de Mineápolis]. . .

"Fui conduzida à casa onde nossos irmãos faziam sua habitação, e havia muita conversação e 
excitação de sentimentos e alguns comentários penetrantes e supostamente inteligentes e irônicos. 
Os servos aos quais o Senhor enviara eram ridicularizados e colocados sob uma luz ridícula. O 
comentário . . . passou por mim e a obra que Deus me havia dado a cumprir era qualquer coisa 
menos lisonjeira. O nome de Willie White era utilizado livremente e ele era ridicularizado e 
denunciado, também os nomes dos Pastores Jones e Waggoner." (Carta 14, 1889; ênfase 
acrescentada).

"Vozes que estava surpresa em ouvir uniam-se nessa rebelião, . . . duras, ousadas e decididas em 
denunciar [a irmã White]. E de todos aqueles tão livres e avançados em suas cruéis palavras, 
ninguém havia vindo a mim para indagar se aqueles relatórios e suas suposições eram verazes. . . . 
Após ouvir aquilo tudo, meu coração afundou dentro em mim. Nunca havia imaginado perante 
minha mente que tipo de confiança podemos depositar naqueles que alegam ser amigos, quando o 
espírito de Satanás encontra acesso aos seus corações. Pensei na crise futura, e sentimentos que 
nunca posso transpor em palavras por um breve momento me dominaram. . . . 'O irmão trairá o seu
irmão até a morte'." (idem).

Não seria justo caracterizar a reação íntima de Ellen White a isso como "emocional", bem como a 
de Jones e Waggoner. Mas todos os três eram seres humanos com corações que podiam ser feridos. 
Todos os três sentiram dor e angústia, como se dera com os antigos profetas. Ellen White em 
particular sentia profundamente as premonições da perseguição final dos santos. Ela em realidade 
empregou a palavra "perseguição" para descrever a atitude íntima de irmãos dirigentes para com os 
mensageiros de 1888 (GCB 1893, p. 184).

Por outro lado, era um enigma aos sinceros irmãos daquela época como ela podia apoiar dois jovens
apaentemente deficientes contra o julgamento sereno e sólido de quase todos os dirigentes e 
pastores estabelecidos. Se "equilíbrio" se fazia necessário, por que apoiava os aparentemente 
desequilibrados? Por que comparava a reação dos irmãos contra a mensagem de Jones e Waggoner 
à reação dos judeus contra Cristo?

A oposição a 1888 era composta de pastores bons, sinceros, altruístas e grandes trabalhadores. A 
preocupação deles com o progresso da Igreja era genuína. Foi o temor deles de que essa bela visão 
da justiça de Cristo conduzisse ao fanatismo. Mas esse temor calcificou os corações humanos. 
Parece haver somente uma maneira de entender essa misteriosa reação. Um estudo cuidadoso das 
numerosas declarações de Ellen White indica que era à revelação da largura, comprimento, 
profundidade e altura do amor de Cristo (ágape) que nosso queridos e ativos irmãos estavam se 
opondo instintivamente. O amor revelado na cruz "nos constrange" de modo que os crentes 
doravante acham impossível prosseguir vivendo para o eu (2 Coríntios 5:14, 15). A profunda 
verdade parece ser que esse tipo de devoção a Cristo, esta intimidade maior com Ele, foi mal 
acolhida:

"Aqui estava evidência de que todos poderiam discernir a quem o Senhor reconhecia como Seus 
servos. Mas há aqueles que desprezaram os homens e a mensagem que traziam. Eles o têm 
rotulado de fanáticos, extremistas e entusiastas." (TM 97; 1896).



"Esses homens [da oposição] têm estado mantendo posições de confiança, e têm moldado a obra 
segundo sua própria semelhança, na medida em que o puderam. . . Eles têm estado zelosamente 
denunciando o entusiasmo e o fanatismo. Fé . . . que Deus tem requerido que Seu povo exerça, é 
chamada de fanatismo. Mas se há algo sobre a terra que deveria inspirar os homens com zelo 
santificado, é a verdade tal como está em Jesus, . . . Cristo, feito a nós sabedoria, e justiça, e 
santificação e redenção.

". . . Se há algo em nosso mundo que deveria inspirar o entusiasmo, é a cruz do Calvário." (ibid., 
pp. 80, 81; 1895).

Assim, somos levados aos pés da cruz de Cristo. Aqui está a misteriosa divisão continental no 
adventismo, onde a fé e a descrença seguem rumos separados. De todos os seres humanos, o pastor 
evangélico ou administrador defronta a mais sutil tentação de assumir um amor disfarçado do eu. A 
menos que pesquise aquela maravilhosa cruz e lance o desprezo sobre todo o seu orgulho 
profissional e pessoal, resistirá inconscientemente ao ágape ali revelado. Em O Peregrino John 
Bunyan viu que perto do próprio portão do céu há uma vereda que conduz ao inferno.

Ellen White não considerava as exposições de Jones e Waggoner nem extremas, nem radicais, mas 
tentava argumentar com os irmãos que julgavam que assim fossem. Declarações amplamente 
publicadas tais como a seguinte faz perdurar um mito:

"A Sra. White [não] endossava as idéias propostas pelo Pastor Waggoner com respeito a Gálatas. .
. Ela até parecia ter um sentimento de que os dois homens que eram tão destacados naquela época 
poderiam posteriormente ser levados a desviar-se dadas as posições extremadas de certos pontos." 
(Christian, op. cit., p. 232).

Suas asserções não eram dirigidas contra quaisquer "pontos de vista extremos" que Waggoner 
tivesse. Em lugar de acusá-lo de ser radical ou extremista, ela indica que alguns de seus pontos de 
vista eram imaturos -- não havia "perfeição". No plano de Deus, essa imaturidade devia ser 
superada por cuidadoso "cavar nas minas de Deus em busca do precioso tesouro". A luz que brilhou 
em 1888 era somente o "começo" da luz que devia iluminar a terra com gloria3. Tal luz gloriosa 
começou a brilhar mediante canais imperfeito s, mas divinamente escolhidos.

 

Uma Gloriosa Caça ao Tesouro Desprezada

Não era plano de Deus que um ou dois jovens realizassem toda a escavação. Outras mentes mais 
amadurecidas deveriam prosseguir com isso, desejando receber "todo raio da luz que Deus enviar . .
. embora pudesse vir mediante o mais humilde de Seus servos" (Ms. 15, 1888). Dentro de seu tempo
de vida o evangelho eterno deve ser desdobrado num todo maduro e completo, pronto para iluminar
a terra com a glória da verdade.

Se esse fosse o propósito de Deus, seria necessário que as posições tanto de Waggoner quanto de 
Jones não fossem perfeitas ou maduras nesse estágio inicial de desenvolvimento. Eles deveriam 
meramente desafiar os seus irmãos à maior caça ao tesouro de todos os tempos. As próprias 
imperfeições e imaturidade de suas opiniões iria atrair a voluntária cooperação de seus irmãos. 
Tivessem os dois jovens cavalheiros visto toda a luz em sua perfeição, onde se situaria o gozo de 
seus irmãos no puro deleite da descoberta? Deus, em Sua infinita misericórdia, haveria de 
compartilhá-la entre eles.



Foi este gracioso privilégio que os irmãos desprezaram, atribuindo aos mineiros pioneiros dos 
ocultos filões da verdade o título de "fanáticos" e "extremistas". Sugerir que os mensageiros mesmo
em Mineápolis fossem instáveis, em perigo de serem "desviados" com seus "pontos de vista 
extremos", lança uma injustificada aspersão sobre a própria Ellen White. Não estaria ela sendo 
ingênua se endossasse os jovens mensageiros tão indignos de confiança?4

Ela quase temerariamente arriscou sua reputação em entusiástico e persistente apoio da mensagem 
deles. Poderia o Senhor escolher mensageiros tão instáveis? Atribuir-lhes-ia uma mensagem tão 
potencialmente auto-destrutiva? É perigoso submeter-se para ser um mensageiro do Senhor? 
Certamente a misericórdia de Deus é maior do que a atribuição a Seus servos de mensagens auto-
destrutivas!

Devemos observar brevemente como em várias assembléias da Associação Geral oradores 
reconheceram abertamente que o espírito anti-1888 incluía virtual desafio ao ministério de Ellen 
White:

"O que os irmãos naquela temerosa posição em que se postaram, rejeitaram em Mineápolis? 
Rejeitaram a chuva serôdia--o alto clamor da mensagem do terceiro anjo.

"Irmãos, não é isso demasiado mau? Logicamente os irmãos não sabiam que estavam fazendo isso,
mas o Espírito do Senhor ali estava para dizer-lhes que o faziam, não estava? Mas quando 
rejeitaram o alto clamor, "o ensino de justificação", e então o Espírito do Senhor, por seu profeta, 
postou-se ali e nos disse o que eles estavam fazendo,--o que então? Oh, então eles simplesmente 
puseram esse profeta de lado com todo o resto." (A. T. Jones, GCB 1893, p. 183; ênfase 
acrescentada).

Ninguém na Assembléia o desafiou, pois todos sabiam que o que ele dizia era a verdade. No 
Concílio Anual de 1986 no Rio de Janeiro, Robert W. Olson, do Patrimônio Ellen White, também 
declarou que na sessão de 1888 Ellen White foi "publicamente desafiada" (Adventist Review, 30 de 
outubro de 1986). Em 1889 ela declarou:

"O Pastor Butler apresentou-me a questão numa carta declarando que minha atitude na 
Assembléia [de 1888] quase chegou a partir o coração de alguns dos nossos irmãos do ministério 
naquela reunião. . . 

"Sendo que alguns de meus irmãos me têm na conta de que eu não tenho um julgamento de maior 
valor do que o de qualquer outro, ou como alguém que não foi chamado para essa obra especial, e 
que estou sujeita à influência de meu filho Willie, ou de alguns outros, por que pede à irmã White 
para participar de vossas campais ou reuniões especiais?

"Eu não posso ir. Não poderia fazer-lhes bem nenhum, e isso seria somente estar tratando com 
leviandade as sagradas responsabilidades de que o Senhor me incumbiu. . . .

"Ter essas palavras distorcidas, mal aplicadas pelos descrentes, é de se esperar, o que não me 
surpreenderá; mas ter os meus irmãos que estão familiarizados com a minha missão e meu 
trabalho, tratar levianamente a mensagem que Deus me dá para transmitir, ofende o Seu Espírito e 
é para mim desencorajador. . .

"Meu caminho é bloqueado pelos meus irmãos." (Carta U-3, 1889).

Logicamente, nem todos os irmãos opunham-se-lhe desse modo. Mas o apoio aberto a ela era bem 
pouco visível. A humilde mensageira do Senhor reconheceu em Mineápolis o que estava 



acontecendo. As bênçãos mais abundantes da chuva serôdia fizeram com que ex-amigos mudassem 
de atitude de positivo para negativo:

"Deus não me ergueu para atravessar a planície a fim de falar-vos enquanto vos assentais aí para 
questionar a Sua mensagem, e indagar se a irmã White é a mesma que costumava ser outrora. . . 
Depois reconheceis que a irmã White estava certa. Mas de algum modo isso mudou agora, e a irmã
White é diferente. Tal como a nação judaica." (Ms. 9, 1888; Olson, p. 292).

 

(4) O Exílio de Ellen White na Austrália

Tão determinada estava a oposição pós-1888 a Ellen White que a Associação Geral virtualmente a 
exilou na Austrália. Conquanto seja verdade que o Senhor reverteu sua estada lá para o bem de Sua 
causa naquele continente, nunca foi Sua vontade que ela fosse naquela época. Ela declara que o 
Senhor desejava que o inspirado trio ficasse junto na América e combatesse a batalha até a vitória. 
Seus próprios escritos indicam que os irmãos dirigentes desejavam que tanto Ellen White como 
Waggoner ficassem fora do caminho.

É bem sabido que a Sra. White foi somente porque a Associação Geral designou que fosse (um 
exemplo elogiável de cooperação com a liderança da Igreja!). Em 1896 ela escreveu com muita 
franqueza ao presidente da Associação Geral:

"O Senhor não estava dirigindo nossa saída da América. Ele não revelou que era Sua vontade que 
eu deixasse Battle Creek. O Senhor não planejou isso, mas permitiu que agissem segundo vossa 
própria imaginação. O Senhor desejava que W. C. White, sua mãe e seus obreiros permanecessem 
na América. Nós éramos necessários no centro da Obra, e tivesse vossa percepção espiritual 
discernido a verdadeira situação, nunca teríeis consentido com as medidas tomadas. Mas o Senhor
lê os corações de todos. Havia tanta disposição para que partíssemos que o Senhor permitiu que 
esse evento tivesse lugar. Aqueles que estavam cansados com os testemunhos dados foram deixados
sem as pessoas que os transmitiam. Nossa separação de Battle Creek foi para deixar os homens 
cumprirem sua própria vontade e maneira, que julgavam superior à maneira do Senhor.

"O resultado está perante vós. Tivessem permanecido do lado certo, tal decisão não teria sido 
tomada neste tempo. O Senhor teria trabalhado pela Austrália por outros meios, e uma forte 
influência teria sido mantida em Battle Creek, o grande coração da Obra.

"Lá teríamos permanecido ombro a ombro, criando uma atmosfera saudável a ser sentida em todas
as nossas associações. Não foi o Senhor quem planejou essa questão. Não pude obter um raio de 
luz quanto a deixar a América. Mas quando o Senhor apresentou-me essa questão tal como 
realmente era, não abri os lábios para ninguém porque eu sabia que ninguém discerniria a questão
em todas as suas implicações. Quando partimos, alívio foi sentido por muitos, mas não tanto por ti 
mesmo, e o Senhor não Se agradou disso, pois Ele havia nos colocado junto às rodas do 
maquinismo de Battle Creek.

"Esta é a razão de te estar escrevendo. O Pastor Olsen não teve a percepção, a coragem, a força, 
para levar as responsabilidades; nem houve qualquer outro homem preparado para cumprir a obra
que o Senhor Se tinha proposto que deveríamos fazer. Eu te escrevo, Pastor Olsen, dizendo-te que 
era desejo de Deus que permanecêssemos lado a lado, para que eu te aconselhasse, te instruísse, e 
para que agíssemos em conformidade. . . Não estavas discernindo; não estiveste disposto a ter a 
forte experiência e conhecimento que não deriva de fonte humana removida de ti, e assim revelaste 



que os caminhos do Senhor foram mal calculados e passados por alto. . . Este conselho não foi 
considerado uma necessidade.

"Que o pessoal de Battle Creek sentisse que poderia deixar-nos partir na época em que o fizemos 
foi o resultado de planejamento humano, e não do Senhor. . . O Senhor determinou que devêssemos 
estar próximos das casas publicadoras, que devêssemos ter fácil acesso a essas instituições para 
que pudéssemos juntos nos aconselhar. . . Oh, quão terrível é tratar o Senhor com dissimulação e 
negligência, zombar de Seu conselho com orgulho devido à sabedoria do homem parecer tão 
superior." (Carta a O. A. Olsen, 127, 1896).

Aqueles que dizem que a mensagem de 1888 foi aceita pela liderança da Igreja podem interpretar os
anos de Ellen White na Austrália como cooperação com o Espírito Santo. É verdade que lhe era 
possível escrever boas cartas para a terra natal. Mas privar a América do Norte de seu ministério 
pessoal nessa ocasião crítica confirmou "em grande medida" a final derrota do começo da 
mensagem do alto clamor.

E. J. Waggoner sofreu um exílio semelhante ao ser enviado à Inglaterra na primavera de 1892. Há evidência também de 
que não foi puro zelo missionário que o enviou. Àquelas alturas Ellen White já se tinha ido; o segundo membro do trio 
especial devia também partir. Notamos o seguinte, na tese doutoral de Gilbert M. Valentine sobre W. W. Prescott:

"Segundo W. C. White, a Sra. White, que aparentemente ainda tinha lembrança das injustiças do 
período pós-1888, declarou que lhe havia sido mostrado "que conquanto alguns de nosso pessoal 
alegravam-se em tê-lo [E. J. Waggoner] removido da obra em Battle Creek por sua designação 
para trabalhar na Inglaterra", ele devia ser colocado de volta 'para dar assistência como um 
professor no coração de nossa Obra'. (W. C. White a A. G. Daniells, 30 de maio de 1902." William 
Warren Prescott: Seventh-day Adventist Educator [William Warren Prescott: Educador Adventista], 
Vol. 1, p. 289).

Um ano antes de Ellen White ir para a Austrália, ela derramou o seu coração numa carta a J. S. 
Washburn, um jovem ministro. Aqui, à semelhança de Jeremias, ela escreve quase em desespero. 
Descreve vividamente o clima prevalecente na sede de Battle Creek:

"Assisto a reuniões nas pequenas igrejas mas sinto que não tenho forças para trabalhar com a 
Igreja que tem tido o meu testemunho tão abundantemente, e contudo aqueles que se puseram 
contra a minha mensagem, e não se inclinam a mudarem sua posição de resistência, não obstante 
tudo quanto o Senhor me tem dado a dizer em demonstração do Espírito e poder, não tenho 
esperança de que pudessem ser ajudados por nada que eu pudesse dizer adicionalmente. Eles têm 
resistido aos apelos do Espírito de Deus. Não tenho esperança de que o Senhor tenha um poder em 
reserva para quebrar a resistência deles. Deixo-os nas mãos de Deus, e a menos que o Senhor 
ponha sobre mim um decidido encargo de falar palavras no Tabernáculo [de Battle Creek] não 
tentarei dizer nada até que aqueles que têm participado no bloqueio de meu caminho o deixem 
livre. . . Não tenho forças para contender com o espírito, e resistência, dúvidas e descrença que têm
invadido suas almas, de modo a que não vejam quando vem o bem. Tenho muito maior liberdade 
em falar a descrentes. Eles estão interessados. . .

"Oh, é o lugar mais difícil no mundo, falar onde grande luz tem vindo aos homens em posições de 
responsabilidade. Eles têm sido iluminados, mas escolheram as trevas, antes que a luz. . .

"Podes crer que tenho grande angústia de alma. . . Qual será o fim dessa teimosa descrença ainda 
teremos que ver." (Carta W32, 1890).



Os Anos da Década de 1890 Teriam Uma Mensagem Para a Década de 1990?

O ministério de Ellen White à Igreja Adventista do Sétimo Dia freqüentemente exibe essa qualidade
que se iguala a Jeremias. A mensagem do antigo profeta é verdade presente. O episódio de 1888 é 
uma parábola, e Deus nos testará uma vez mais.

Devido ao fato de que nossa história de 1888 tem sido tão vastamente deturpada, nossa atitude 
contemporânea é ainda preconceituosa contra a obra de Jones e Waggoner. Ainda parecemos 
suspeitar de que a mensagem deles poderia conduzir ao fanatismo. Ainda presumimos falsamente 
que ela conduziu os dois mensageiros ao desvio da apostasia. Na medida em que assim pensamos, 
caso o Senhor envie mais pérolas de verdade a serem lançadas perante nós, seríamos obrigados a 
reagir a tal mensagem como fez a oposição da era 1888.

Hoje não herdamos nenhuma culpa genética de nossos antepassados que rejeitaram a maior 
oportunidade de todos os tempos, o começo da chuva serôdia e do alto clamor; mas somos seus 
descendentes espirituais. As Escrituras Sagradas não ensinam nenhuma transmissão genética de 
pecado, seja "original" ou de outra espécie, de geração a geração. Mas há uma transmissão de 
pecado que não é genética. "Por um homem, entrou o pecado no mundo". "O pecado abundou" e 
"reinou para a morte". "Todo o mundo [tornou-se] culpado diante de Deus" (Romanos 5:12, 20, 21; 
3:19). Essa misteriosa transmissão de pecado nos é esclarecida na seguinte declaração:

"Em sua própria fonte, a natureza humana foi corrompida. E desde então o pecado tem continuado 
a sua obra odiosa, atingindo mente após mente. Todo pecado cometido desperta os ecos do pecado 
original. . .

"A mútua dependência é uma coisa maravilhosa. A influência recíproca deveria ser 
cuidadosamente estudada. . .

"Cada geração assume alguma fase do mal em antecipação àquele que a precedeu, seguindo 
adiante na marcha da impenitência e rebelião. Deus está observando, medindo o templo e os 
adoradores em seu interior. . .

"Nenhum homem vive para si mesmo. Consciente ou inconscientemente ele está influenciando 
outros, seja para o bem ou para o mal. . . Não seria tempo de que um povo se levante em 
independência moral, abrigando ao mesmo tempo um senso de sua dependência de Deus? . . .

"O Senhor enviou ao nosso mundo uma mensagem de advertência, que é a Terceira Mensagem 
angélica. Todo o céu está aguardando para nos ouvir vindicar a lei de Deus." (RH, 16 de abril de 
1901).

Temos mais luz do que nossos antepassados, daí temos maiores responsabilidades. A alienação do 
coração de Cristo que causou a rejeição da mensagem de 1888 é hoje bem mais sutil, mais 
sofisticada, mais profundamente sepultada além de nossa consciência. Mas não é menos real. 
Somente a iluminação do Espírito Santo a tornará manifesta. Deve chegar o tempo, pelo menos para
cada um de nós, quando "a cruz será apresentada, e sua real importância será vista por toda mente 
que tem sido cegada pela transgressão. Diante da visão do Calvário com sua misteriosa Vítima, os 
pecadores se apresentarão condenados" (DA 58). Não seria uma bênção se pudéssemos ver a cruz 
hoje antes que seja demasiado tarde?

O Espírito Santo capacita o crente sincero a ver-se refletido nos personagens bíblicos de tempos 
atrás. Ele pode igualmente nos capacitar a ver-nos em nossos antepassados de um século atrás. 



Inatamente não somos melhores do que eles. O Espírito Santo pode curar-nos da cegueira que 
permite vermos o mal se estiver suficientemente distante no passado, enquanto deixamos de 
reconhecê-Lo sob o nosso próprio nariz. A Palavra de Deus tem sido verdadeira desde o próprio 
começo:

"Sem a iluminação do Espírito de Deus, não seremos capazes de discernir a verdade do erro, e 
cairemos sob as tremendas tentações e enganos que Satanás trará sobre o mundo.

"Estamos próximos do encerramento da controvérsia entre o Príncipe da luz e o príncipe das 
trevas, e em breve os enganos do inimigo provarão que tipo de fé que é a nossa." (RH, 29 de 
novembro de 1892).

Conclusão

Reconhecer a verdade de que nossos antepassados insultaram o verdadeiro Cristo e o verdadeiro 
Espírito Santo não é em si más notícias. E revelar a realidade da resistência profundamente 
arraigada ao "testemunho de Jesus" é uma bênção. De nenhuma outra maneira além de defrontar a 
verdade podemos nos preparar para futuras provas. A verdade é positiva, ativa, animadora.

As boas novas são que o céu tem por todo o tempo estado mais disposto a conceder o derramamento
final do Espírito de Deus do que temos pensado. É tão-só nossa contínua resistência, 
freqüentemente inconsciente, que tem impedido o Dom agora por mais de um século, a despeito de 
nossas orações por Ele.

Defrontar a verdade honestamente tem sido uma fonte de gozo. A estabilidade e progresso da Igreja 
organizada pode somente ser abençoada por isso.

__________

1. Nunca Ellen White diz que "alguns" que se opunham eram "poucos", nem diz ela que aqueles que
aceitaram eram "muitos". Sem exceção conhecida, os que rejeitaram a mensagem eram "muitos" e 
os que a aceitaram foram "poucos".

2. Ver, por exemplo, 1 Samuel 8:7; 12:6-12; Isaías 50:1; 54:5-17; 61:10; 63:9-14; Jeremias 31:1-9; 
Ezequiel 16; Oséias, passim.

3. Incidentalmente, conquanto Ellen White não tomasse nenhuma firme posição sobre a "lei em 
Gálatas" em 1888, por 1896 ela estava pronta para tomar uma posição. Waggoner estivera certo o 
tempo todo! "A lei em Gálatas [é] . . . especialmente . . . a lei moral" (1 SM 234, 235).

4. Ver Apêndice para uma discussão da acusação de que Jones estaria ensinando o erro da "carne 
santa" e perfeccionismo pouco depois da assembléia de 1888.

7. Um Exame Mais Detido das Confissões
   
 



O mistério envolve as confissões posteriores a 1888 daqueles que se opuseram à mensagem. 
Chegamos ao tempo da chuva serôdia e do alto clamor, e então deixamos passar a nossa 
oportunidade. Israel também chegou aos limites de sua Terra Prometida, e então recuou.

Arrependimento profundo e genuíno é uma virtude rara. Não é de modo algum impossível, à luz do 
sacrifício de Cristo. Mas muitas confissões são superficiais, como a de Esaú e do rei Saul. Ambos 
reconheceram-se errados, e ambos derramaram lágrimas; nenhum deles encontrou o arrependimento
que restaura o que estava perdido.

A história de Israel em Cades-Barnéia e depois ilustra a experiência deste movimento durante e 
após a assembléia de Mineápolis. Israel cometeu um erro e depois se "arrependeu", mas aquela 
geração nunca recuperou o que tinha perdido.

Há um princípio envolvido no tipo de arrependimento e confissão que não abrange a gravidade do 
pecado:

"Agora [Israel em Cades-Barnéia] parecia arrepender-se sinceramente de sua conduta 
pecaminosa; mas eles se entristeceram devido ao resultado de sua ímpia atitude, não por causa de 
um senso de sua ingratidão e desobediência. . . Deus provou sua aparente submissão, e comprovou 
que não era genuína. . . Eles ficaram somente aterrorizados em descobrir que tinham cometido um 
erro terrível, e os resultados do mesmo se lhes demonstrariam desastrosos. Os seus corações 
permaneceram inalterados. . .

"Conquanto a confissão deles não partisse de verdadeiro arrependimento, serviu para vindicar a 
justiça de Deus no Seu trato com eles.

"O Senhor ainda opera de modo semelhante para glorificar o Seu nome ao levar os homens a 
reconhecerem a Sua justiça. . . E embora o espírito que inspirou o mau desígnio não seja 
radicalmente mudado, confissões são feitas que vindicam a honra de Deus, e justificam os Seus 
fiéis reprovadores, que foram objeto de oposição e má representação." (PP, 391, 393).

A evidência de uma pena inspirada indica que essa foi a natureza das confissões pós-1888 dos 
líderes destacados de maior influência que inicialmente haviam rejeitado a mensagem.

Mas opiniões contemporâneas amplamente publicadas sustentam que a maioria dos irmãos que se 
opuseram em Mineápolis retificaram o seu erro, fizeram confissões humildes e profundas, 
arrependeram-se inteiramente, e daí pregaram a mensagem de 1888 "com poder".

O que a evidência demonstra?

(1) As confissões foram praticamente extorquidas por evidência esmagadora, compelente. "A 
evidência atual de Sua operação é-vos revelada, e não estais sob obrigação de crer", declarou 
Ellen White em 1890 (TM 466). A fé havia quase inteiramente dado lugar à vista.

(2) Há evidência de que os confessores mais proeminentes e influentes agiram contrariamente às 
suas confissões mais tarde.

(3) Houve bem pouca reconciliação aberta que conduziu a união fraternal com A. T. Jones e E. J. 
Waggoner ou aceitação da mensagem deles. (Foi após as confissões que Ellen White foi exilada na 
Austrália e Waggoner na Grã-Bretanha). Ainda em 1903 os Pastores G. I. Butler e J. N. 
Loughborough, na assembléia da Associação Geral, representaram mal a verdadeira posição deles 
diante de seus protestos verbais (ver capítulo 10).



(4) A questão em jogo era a salvação pessoal das almas dos ministros opositores. Mas não há 
evidência de que se hajam arrependido de terem abafado o derramamento do Espírito Santo na 
chuva serôdia, ou de suprimirem a luz do alto clamor mantendo-a oculta "em grande medida" da 
Igreja e do mundo. Assim, a conseqüência da rebelião em Mineápolis, o indefinido retardamento da 
proclamação em âmbito mundial da mensagem do alto clamor, não poderia ser evitada.

(5) Com exceção de W. W. Prescott, não há evidência de que nenhum dos confessores recuperou a 
essência da mensagem de 1888 de modo suficiente para proclamá-la bem. (Saulo de Tarso 
arrependeu-se tão completamente que depois sempre proclamou o evangelho com poder). Pease 
revela que quando o século dezenove tornou-se o vinte, nenhum daqueles que inicialmente 
rejeitaram a mensagem de 1888 estava em evidência para proclamá-la eficazmente:

"Durante os anos noventa o reavivamento centralizado nessa grande doutrina era em grande parte 
obra das mesmas três pessoas, a Sra. White, E. J. Waggoner e A. T. Jones. É verdade que havia 
muitas vozes que se harmonizavam, mas nenhum Elias se destacava na altura de 1900, pronto para
assumir o manto em caso de que algo acontecesse aos três principais campeões da doutrina." (By 
Faith Alone [Pela fé somente], p. 164).

Um exame das mensagem impressas após a confissão desses "confessores" confirma esta 
declaração. Um verdadeiro arrependimento teria resultado numa multidão de poderosos 
mensageiros dominados pelo evangelho, proclamando a "mais preciosa mensagem" de modo que 
teria reavivado integralmente a Igreja e iluminado o mundo com glória. Mas Ellen White teve que 
dizer em 5 de novembro de 1892 que "ninguém" dos rejeitadores originais havia recuperado o que 
havia perdido por sua descrença inicial (Carta B2a, 1892). Esta declaração foi feita após as 
confissões mais destacadas aparecerem.

 

Posições Contemporâneas das Confissões Pós-1888

Uma declaração freqüentemente citada de um antigo obreiro forma a base para muito do 
entendimento atual do que aconteceu após Mineápolis.

"Logo no início da primavera de 1889, começaram a surgir rumores de que os que se posicionaram
com a oposição na assembléia começavam a ver a luz e logo fervorosas confissões se seguiram. 
Dentro de dois ou três anos a maioria dos homens da liderança que haviam recusado a luz por 
ocasião da assembléia vieram a público com claras confissões." (C. McReynolds, "Experiências 
enquanto na Assembléia da Assoc. Geral de Mineápolis em 1888", Arquivo D, 189, Patrimônio E. 
G. White. Cf. N. F. Pease, op. cit., pp. 142, 143).

"As confissões mencionadas acima eram, sem dúvida, em alguns casos, inspiradas por sóbria 
reflexão após os indivíduos envolvidos estarem bem longe, retirados da cena de controvérsia." 
(Pease, op. cit., p. 144).

Outra declaração, de Captains of Host [Capitães da hoste], apóia a idéia de que as confissões 
realmente reverteram a oposição de 1888:

"Gradualmente deu-se a reviravolta e a reunião na unidade da fé. Havia tanto um poder cortante 
quando curativo nas mensagens que [Ellen White] enviava, levando a mensagem de justificação e 
boa vontade em Cristo, que em geral atraíam para junto os irmãos outrora afastados." (Spalding, 
op. cit., pp. 598, 599).



Nossa Seventh-day Adventist Encyclopedia [Enciclopédia adventista do sétimo dia] apresenta o 
mesmo ponto de vista:

"Malentendido, oposição e divisão anuviam o registro daquela assembléia [de 1888]. Contudo, 
muitos que estavam relutantes em aceitar essa nova ênfase em 1888 mais tarde mudaram de ponto 
de vista. Alguns proseguiram por um tempo a se oporem a ela." (p. 1086).

Nenhuma menção se faz em The Fruitage of Spiritual Gifts às confissões, uma vez que o autor 
presume que em geral a mensagem de 1888 foi inicialmente bem recebida na própria assembléia de 
Mineápolis.

A posição predominante que temos hoje é que "possuímos" a mensagem de 1888 como segura 
possessão, seja por nossos antepassados a terem aceito, ou porque houve subseqüentes confissões e 
arrependimento. E "nós" temos, portanto, estado proclamando-a poderosamente por muitas décadas.
Devemos inquirir se essa não seria uma mentalidade do "rico sou, de nada tenho falta".

 

Há Problemas Com Esta Posição

Se as confissões dos opositores de Mineápolis mudaram sua real atitude de modo que poderiam 
proclamar a mensagem eficazmente ao nosso povo e ao mundo, algumas perguntas carecem de 
resposta.

(1) Onde está a evidência de que a mensagem e luz de 1888 foram recuperadas, e pelos próprios 
irmãos arrependidos proclamada ao nosso povo em forma clara e poderosa? Onde está a evidência 
de que a oposição cessou em lugar de passar a ser subterrânea?

(2) Por que a "obra" não foi terminada logo após o tempo da confissão e arrependimento? A 
oposição em Mineápolis abafou o alto clamor; um arrependimento apropriado logicamente o 
restauraria.

(3) Como explicar as persistentes e numerosas declarações de Ellen White ainda em 1901 de que a 
mensagem era continuamente mal representada e objeto de oposição pela liderança? Segue-se uma 
delas, indicando que a genuína reforma que se segue a arrependimento não poderia ter tido lugar:

"Sinto especial interesse nos movimentos e decisões que terão lugar nesta Assembléia [de 1901] 
concernentes às coisas que deveriam ter sido feitas anos atrás, e especialmente dez anos atrás, 
quando estávamos reunidos em Assembléia. . . . Os irmãos acederam à luz dada, mas . . . a luz que 
foi dada não levou a uma ação a seu respeito. Ela foi admitida, mas nenhuma mudança especial foi
feita para operar uma condição de coisas de modo que o poder de Deus pudesse revelar-se entre o 
Seu povo. Ano após ano o mesmo reconhecimento foi feito. . . . É uma maravilha para mim que 
tenhamos alcançado tanto progresso hoje. É devido à grande misericórdia de Deus, não devido a 
nossa justiça, que o Seu nome não deva ser desonrado no mundo." (GCB 1901, p. 23; ênfase 
acrescentada).

Suas reais convicções são reveladas numa declaração que fez uma semana depois, apoiando a 
reorganização e uma esperada reforma. "Muitos que têm estado mais ou menos fora de passo desde 
a assembléia de Mineápolis terão o passo acertado" (p. 205).



Uma das mais pungentes mensagens proféticas de Ellen White é seu testemunho "O Que Poderia 
Ter Sido" (5 de janeiro de 1903; 8T 104-106). O belo arrependimento que nossos historiadores 
declaram ter tido lugar se revela somente um sonho, em vez de "realidade".

 

O Testemunho de Nossa História

É de conhecimento comum que Urias Smith foi um dos mais persistentes opositores da mensagem. 
Como editor da Review and Herald e com seu bem adquirido prestígio como autor destacado, ele 
podia ter exercido a mais poderosa influência pela mensagem. Sua redação incisiva e lógica apelava
às mentes pensantes. Esse irmão capaz e amorável brandia a mais poderosa pena em Battle Creek e 
poderia ter ajudado a iluminar a terra com a glória da verdade desenvolvida à maturidade. O 
Espírito Santo podia ter operado com o autor de Thoughts on Daniel and the Revelation 
[Pensamentos sobre Daniel e o Apocalipse] se o seu coração e mente aguda tivessem se somado à 
feliz tarefa.

Ele preferiu não fazê-lo. Considerava a mensagem como meramente uma "doutrina" enfatizada em 
excesso e mantinha que sempre a havíamos ensinado. Imediatamente após Mineápolis, ele e W. W. 
Prescott tentaram silenciar A. T. Jones em Battle Creek. Ellen White menciona o incidente:

"O Pastor Urias Smith pensava que seria melhor que [A. T. Jones] não fosse convidado a falar, 
pois ele tinha posições bastante fortes. E os arranjos foram feitos para excluí-lo da escola [de 
Battle Creek]." (Ms. 16, 1889).1

Esforços para auxiliar Smith somente agravaram a sua teimosia. Por um longo tempo, nenhuma 
"sóbria reflexão" levou-o a qualquer ponto de vista diverso.

Em março de 1890 Ellen White escreveu na Review:

"Tentei apresentar-vos a mensagem como a entendi, mas por quanto tempo irão aqueles à frente da
Obra manter-se afastados? . . .

"Por quase dois anos temos estado instando as pessoas a se erguerem e aceitarem a luz e a verdade
concernente à justiça de Cristo, e elas não sabem se vêm e assumem esta preciosa verdade ou 
não. . . . Posso falar ao ouvido, mas não posso falar ao coração. Não nos levantaremos e sairemos 
da posição de descrença?" (RH, 18 de março de 1890).

Finalmente, após estar "sob obrigação de crer" (TM 466), o Pastor Smith vagava deploravelmente, 
em perigo de perder-se:

"O irmão Smith está enredado pelo inimigo e não pode em sua presente condição dar à trombeta o 
sonido certo . . . contudo . . . está colocado em posições como instrutor para moldar e formar as 
mentes dos estudantes, quando é fato bem conhecido que ele não se posta sob a luz. Não está 
atuando na ordem de Deus. Está semeando sementes de descrença que brotam e produzem frutos 
para algumas almas colherem. . . . O Pastor Smith não receberá a luz que Deus tem dado para 
corrigi-lo, e não tem um espírito para corrigir por confissão qualquer curso errado que tenha 
seguido no passado. . . . Tem-me sido mostrado que como agora se encontra, Satanás preparou 
suas tentações para fechar-se em torno de sua alma." (Carta a O. A. Olsen, 7 de outubro de 1890).

"Tenho grande sofrimento de coração. Sei que Satanás está buscando obter o senhorio sobre os ho-
ens. . . . Tais homens, como o Pastor Smith endurecerão seus corações, a menos que vejam e sejam 



convertidos. Há aqueles que estão olhando ao Pastor Smith, pensando que um homem que tem 
recebido tão grande luz será capaz de ver quando o bem vem, e reconhecerá a verdade. Mas tem-
me sido mostrado que no caráter do Pastor Smith há um orgulho e teimosia que nunca foi 
plenamente trazido em sujeição ao Espírito de Deus. Vez após vez sua experiência religiosa tem 
sido maculada por sua determinação de não confessar os seus erros, mas passá-los por alto e 
esquecê-los. Homens podem acariciar este pecado até não haver mais perdão para eles." (Diário, 
10 de janeiro de 1890, Battle Creek).

Estas solenes palavras contêm a evidência do amor semelhante ao de Cristo que Ellen White tinha por sua alma. À luz 
da eternidade, a verdade é mais preciosa do que o engano próprio. Em outras comunicações da parte dela podemos ver 
quão séria havia se tornado a situação:

"Os homens em posições de responsabilidade têm desapontado a Jesus. Eles têm recusado bênçãos 
preciosas, e recusado ser canais de luz. . . . O conhecimento que deveriam receber de Deus . . . 
recusam aceitar, e assim se tornam canais de trevas. O Espírito de Deus é ofendido." (Ms. 13, 
1889).

"Nossos jovens reparam como os homens mais velhos permanecem parados como estacas, e não se 
moverão para aceitar qualquer nova luz que é introduzida; rirão e ridicularizarão o que esses 
homens dizem e o que fazem como não tendo importância. Quem leva a carga [culpa] desse riso e 
desse desprezo? . . . [Eles] se interpuseram entre a luz que Deus concedeu, a fim de que não vá ao 
povo que deve obtê-la." (Ms. 9, 1890).

"O diabo tem estado operando por um ano para obliterar essas idéias [a mensagem sobre a justiça 
de Cristo, de 1888]--a totalidade delas. . . . Por quanto tempo o povo no centro da Obra se 
manterá contra Deus? Por quanto tempo os homens aqui irão sustê-los em realizar esta obra? Saí 
do meio do caminho, irmãos. Tirai a mão de sobre a arca de Deus, e deixai o Espírito de Deus 
entrar e operar em grandioso poder." (idem).

A influência negativa do redator da Review expandiu-se largamente. Ellen White tinha-o como 
responsável em grande medida:

"Tens fortalecido as mãos e mentes de homens tais como Larson, Porter, Dan Jones, Eldridge e 
Morrison e Nicola e vastos números mediante eles. Todos citam-te, e o inimigo da justiça observa 
isso com prazer. . . Se tiveres de recuperar a fé como podes remover as impressões de descrença 
que tens semeado em outras mentes? Não labores tão duramente para cumprir a própria obra que 
Satanás realiza. Esta obra foi realizada em Mineápolis. Satanás triunfou." (Carta 59, 1890).

Quando Ellen White tentou ajudá-lo, ele respondeu "por escrever-me uma carta acusando o Pastor 
Jones de derribar os pilares de nossa fé" (Carta 73, 1890; ver Nota Adicional, capítulo quatro). 
Finalmente, após a virada do novo ano de 1891, ele fez a confissão a seus irmãos, e pediu perdão à 
Sra. White por sua errônea atitude. Isso foi bom. Ele era um homem honesto. Nossa Seventh-Day 
Adventist Encyclopedia [Enciclopédia adventista do sétimo dia] admite sua oposição inicial à "nova 
ênfase sobre justificação pela fé", mas credita sua confissão como restaurando "completa harmonia"
(p. 1201). Mas não seria este o caso.

O Pastor Smith havia previamente tido experiências bem semelhantes. A sua fé na obra de Ellen 
White às vezes não era muito forte. E ele propagava a sua descrença. Suas cartas dificilmente 
poderiam exercer influência contrária a levar D. M. Canright a questionar a inspiração de Ellen 
White 2. O mais débil impulso enviará um homem que se afoga ao fundo.



Fora o arrependimento do Pastor Smith no princípio de 1891 completo e permanente? Bem poderia 
ter sido. O Senhor o desejaria. Falando ao escritório da Review and Herald, Ellen White declarou 
que "o Senhor apagará as transgressões de quantos desde aquele tempo têm-se arrependido com 
sincero arrependimento".

 

Como Algo Saiu dos Trilhos

O regozijo pelas confissões deve ser situado na perspectiva da história subseqüente. Como temos 
visto, Ellen White mais tarde declarou que tinha havido uma influência no escritório da Review and
Herald que tendia a dizer: "Eu irei, Senhor", mas não foi. Ninguém pode questionar a sinceridade e 
bondade dos irmãos; apenas fazemos notar a realidade de camadas mais profundas de descrença de 
que não estavam cientes. "Os irmãos consentiram com a luz que Deus havia dado, mas existiam 
aqueles que estavam ligados a nossas instituições, especialmente ao escritório da Review and 
Herald e [Associação] Geral, que introduziam elementos de descrença, de modo que a luz dada não 
era posta em ação" (GCB 1901, p. 23; ênfase acrescentada).

Após sua confissão, ela o incentivou a considerar as coisas segundo a luz correta. Ela sabia que ele 
não estava dando à trombeta o sonido certo na Review. Mais de um ano após sua confissão, ela 
escreveu-lhe num tom de advertência e conselho, declarando de modo claro que ele havia retornado 
a sua postura anterior de oposição:

"Alguns de nossos irmãos . . . estão cheios de ciúmes e murmurações, e estão sempre prontos para 
demonstrar exatamente no que discordam dos Pastores Jones e Waggoner. O mesmo espírito que 
foi manifesto no passado, manifesta-se novamente em toda oportunidade; mas isso não deriva do 
impulso do Espírito de Deus. . . .

"Devessem [os Pastores Jones ou Waggoner] sucumbir às tentações do inimigo, . . . quantos . . . 
não entrariam num engano fatal devido a não estarem sob o controle do Espírito de Deus." (Carta 
S24, 1892; ênfase acrescentada).

O Pastor Smith parecia ter um errôneo senso da condição espiritual da Igreja. Como anteriormente 
(1882) ele continuava a "pensar demasiado favoravelmente do tempo presente" (cf. 5T 80). Não 
podemos condená-lo, pois ele não tinha o discernimento do dom de profecia. Não obstante, seu 
otimismo irreal estabeleceu-o como o Sr. Laodicéia. Seus inocentes leitores então não sabiam 
melhor; nós um século depois sabemos melhor, agora que a história tem sustido o Espírito de 
Profecia, que tanto se opunha a seu ponto de vista. Num editorial de 14 de março de 1892, ele se 
expressou com indevido otimismo:

"A Causa tem avançado com crescente rapidez, especialmente nestes últimos anos. O objetivo aqui 
é . . . chamar a atenção ao maravilhoso ritmo crescente que a Causa da verdade presente tem 
agora atingido. Ela está seguindo em frente por toda parte. Está crescendo em velocidade dia após 
dia. Avança com um poder que não pode ser detido. No nível do progresso agora desenvolvido, 
deve em breve atingir a sua meta. Está acelerando os seus passos rumo a seu triunfo final." (RH, 
14 de março de 1892).

A mensageira do Senhor não parecia tão contente, pois estava consciente de um sério obstáculo à 
obra dentro de nossas próprias fileiras e o espectro visível à frente de um longo atraso. A história 
tem comprovado que o editorial do Pastor Smith era um julgamento superficial. Ellen White assim 
declarou, então:



"A oposição em nossas próprias fileiras tem imposto sobre os mensageiros do Senhor uma tarefa 
laboriosa e probante, pois têm tido que defrontar dificuldades e obstáculos que não precisavam ter 
existido. . . São elementos que atuam entre nós mesmo que têm impedido a mensagem. . . .

"A influência que se desenvolveu de resistência à luz e à verdade em Mineápolis tenderam a tornar 
de nenhum efeito a luz que Deus tinha dado. . . .

"A obra está anos atrasada. Que contas se dará a Deus por esse retardamento da obra?" (GCB 
1893, pp. 419).

Repetidamente, o desorientado editor seguia uma linha de pensamento diametralmente oposta à 
verdade presente -- a da justiça de Cristo soando no princípio do alto clamor. De forma 
suficientemente dramática, sua oposição era freqüentemente enfrentada de modo adequado por 
artigos de Ellen White ou outros que surgiam como aparentes coincidências. Para seu crédito, ele os
publicava. O controle editorial era mais relaxado naqueles dias do que agora. Mas a sua 
mentalidade pessoal estava fixada.

Ainda em 1892, bem após a confissão do redator, ela declara: "A primeira posição que tomaste com
respeito à mensagem e ao mensageiro tem-te sido um contínuo laço e uma pedra de tropeço. . . . 
Essa perda é ainda tua perda" (Carta S24, 1892).

Encontramo-lo escrevendo um editorial dizendo que a mensagem presente não é o começo do alto 
clamor; isso é algo ainda futuro. O seu ponto de vista era o de determinismo soberano divino, 
virtualmente o do moderno calvinismo reformacionista. Não podemos nem apressar nem retardar a 
vinda do Senhor:

"Seria a atitude apropriada agora para o povo de Deus fixar a mente sobre essas bênçãos futuras e
esse poder futuro, e renunciar a tudo o mais, fazendo dessas coisas o objetivo direto a ser 
especialmente buscado? Fixar a mente sobre o que está para vir, e daí raciocinar, Agora a Igreja 
deve ter tais e tais obras poderosas, deve alcançar tal e tal condição, e daí concluir que deve, em 
detrimento de deveres mais próximos, buscar por meios especiais obter aquele poder e aquelas 
realizações agora -- é esse o caminho em que essas bênçãos devem ser asseguradas? . . .

"Todos esses outros desenvolvimentos virão no bom tempo do Senhor. Deus no devido tempo 
concederá a Seu povo o poder necessário. . . . Ele trará o alto clamor da mensagem. . . . Deixai que
as bênçãos futuras sejam concedida por Aquele de quem é a obra, para quando e como melhor lhe 
aprouver." RH, 14 de maio de 1892).

O Pastor Smith aparentemente não tinha idéia de que "o bom tempo do Senhor" tem sido e é sempre
agora, uma vez que o sétimo anjo começou a soar em 1844, "Não haverá demora" (Apocalipse 
10:5). Somente uma semana depois apareceu um artigo de Ellen White que contradizia o espírito 
desse malfadado editorial. S. N. Haskell logo enviou um fervoroso artigo para contrafazer as 
palavras do tipo "paz e segurança" do redator (26 de julho de 1892). Depois o Presidente Olsen 
também prevaleceu-se da oportunidade para repreender o redator mediante as colunas de sua 
publicação:

"Temos há muito falado sobre o alto clamor da mensagem do terceiro anjo . . . Bem, é chegado o 
tempo para esse alto clamor ser ouvido? . . . Certamente que sim, irmãos. . . . Então não fiqueis 
contemplando a uma ocasião mais além, não a espereis nalgum lugar remoto; considerai que está 
aqui, e que isso significa alguma coisa." (RH, 8 de novembro de 1892).



Durante esse tempo emocionante de grande oportunidade escatológica, o redator da Review 
continuava suas homílias ultrapassadas de argumentos quanto ao domingo examinados e refutados. 
Há algo de patético quanto à situação. No próprio tempo do alto clamor, ele se empenha num estilo 
polêmico e apologético diante da cavilosa oposição irracional à observância da verdade do sábado, 
algo que teria tido mais lugar trinta anos antes. Podemos ouvir os anjos implorando, "Sr. Laodicéia, 
desperte!"

Com respeito a tal cegueira em reconhecer a obra de Deus, Ellen White escreveu:

"Muito freqüentemente o líder tem se erguido hesitantemente, parecendo dizer: 'Não nos 
apressemos tanto. Pode haver um equívoco. Precisamos ser cuidadosos para não despertar um 
falso alarme'. A própria hesitação e incerteza de sua parte está clamando: 'Paz e segurança'. 'Não 
fiqueis agitados. Não vos alarmeis. Fala-se muito mais sobre essa questão da Emenda Religiosa do
que o requerido. Essa agitação desaparecerá'. Assim ele virtualmente nega a mensagem enviada 
por Deus; e a advertência que foi designada a despertar as igrejas deixa de cumprir o seu mister. A
trombeta do vigia não dá o sonido certo, e o povo não se prepara para a batalha." (5T, 715, 716).

Essa política editorial e mentalidade forçam a uma conclusão desfavorável. Urias Smith retornou a 
sua postura anterior de oposição e cegueira descomprometida após os efeitos emocionais de sua 
confissão terem se esvaído.

Finalmente, em dezembro Ellen White falou com bastante clareza:

"Na própria véspera da crise, não é tempo de encontrar-se com um coração maligno de descrença, 
e afastamento do Deus vivo. . . .

"Entre aqueles que têm coração dobre estão os da classe que se gaba de sua grande precaução em 
receber "nova luz" como a denominam. Mas a falha deles em receber a luz é provocada por sua 
cegueira espiritual. . . .

"Há homens em nossa Causa que poderiam ser de grande utilidade se se dispusessem a aprender 
de Cristo, e a seguir de luz para maior luz; mas devido a não o quererem, tornam-se obstáculos 
decisivos." (RH, 6 de dezembro de 1892).

Na mesma edição ocorre uma admissão editorial meio capenga de que poderíamos ter retardado a 
obra, mas não de modo absolutamente sério. Citamos esta declaração porque sua atitude de laissez 
faire calvinista é imensamente popular entre muitos adventistas nesses últimos anos do século 20, 
que dizem que o povo de Deus não pode nem apressar nem retardar o retorno de Cristo:

"Como a situação poderia ter sido mudada se todos tivessem trabalhado mais zelosa e rapidamente
na Causa, não podemos dizer. . . .

"Mas não importa quanto tem estado em nosso poder o retardar a obra, não nos compete deter o 
seu progresso nem prevenir a sua conclusão final. Dentro dos limites deste tempo quando a obra do
Senhor deve ser feita, ela será feita." (ibid., 6 de dezembro de 1892).

Num editorial na Review de 10 de maio, Smith indispôs-se abertamente contra E. J. Waggoner. No 
mesmo ano ele novamente se meteu em aberta disputa com A. T. Jones a respeito da "imagem da 
besta". Nosso povo observava esses conflitos. O irmão Foster da Igreja de Prahran, na Austrália, 
expressou sua perplexidade a Ellen White. Ela narra o incidente:



"[Foster] viu na Review o artigo do irmão A. T. Jones com respeito à imagem da besta, e depois 
um do Pastor Smith apresentando a posição oposta. Ele ficou perplexo e confuso. Havia recebido 
muita luz e conforto em ler artigos dos irmãos Jones e Waggoner; mas ali estava um dos velhos 
obreiros, um que havia escrito muitos dos livros oficiais, e de quem tínhamos crido terem sido 
ensinados por Deus, que pareciam estar em conflito com o irmão Jones. O que tudo isso poderia 
significar? Estava o irmão Jones do lado errado? Estava o irmão Smith em erro? Quem estava 
certo? Ele ficou confuso. . . .

"Se antes de publicar o artigo do Pastor Jones. . . o Pastor Smith tivesse dialogado com ele, 
declarando de modo objetivo que as suas posições diferiam das do irmão Jones, e que se o artigo 
aparecesse na Review, ele próprio precisava apresentar a posição oposta, então a questão 
apareceria sob uma luz diferente de como agora se dá. Mas as atitudes tomadas neste caso foram 
as mesmas que se tomaram em Mineápolis. Os que se opuseram aos irmãos Jones e Waggoner não 
manifestaram qualquer disposição de se encontrarem com eles como irmãos. . . Contudo esse cego 
embate prossegue. . . . Sabemos que o irmão Jones tem estado dando a mensagem para este tempo, 
alimento no tempo apropriado ao faminto rebanho de Deus.

"A assembléia de Mineápolis foi a oportunidade áurea para todos os presentes humilharem seus 
corações perante Deus, e acolherem a Jesus como o grande Instrutor; mas a postura tomada por 
alguns naquela assembléia provou-se ser a sua ruína. Desde então nunca mais viram com clareza, 
e nunca verão; pois persistentemente acariciam o espírito que ali prevaleceu, um espírito ímpio, 
crítico, denunciatório. . . . No juízo serão inquiridos: "Quem requereu isto de vossa mão, levantar-
se contra a mensagem e os mensageiros que Eu enviei ao Meu povo? . . . Por que bloqueastes o 
caminho com vosso espírito perverso? E posteriormente, quando evidência acumulou-se sobre 
evidência, por que não humilhastes vossos corações perante Deus, e não vos arrependestes de 
vossa rejeição da mensagem de misericórdia que Ele vos enviou?" (Carta de 9 de janeiro de 1893; 
ênfase acrescentada).

Na mesma carta, Ellen White cita o ex-presidente da Associação Geral como compartilhando a 
perda do Pastor Smith. A questão não é a salvação de suas almas -- isso deixamos com Deus. O 
ponto básico é a proclamação da mensagem do alto clamor:

"Se homens tais como o Pastor Smith, Pastor Van Horn e Pastor Butler se mantiverem à parte, não 
se unindo com os elementos que Deus vê como essenciais para levar avante a obra nestes tempos 
perigosos, serão deixados para trás. . . . Esses irmãos têm tido toda oportunidade de se situarem 
nas fileiras que estão marchando rumo à vitória; mas se recusarem, a obra avançará sem eles. . . . 
Se recusarem a mensagem, . . . esses irmãos . . . depararão a perdição eterna pois devem 
arrepender-se e ser salvos no final, nunca poderão reaver o que perderam mediante seu errôneo 
curso de ação (ênfase acrescentada)."

 

Conclusão

Isso de modo algum significa que a obra de toda a vida daqueles queridos irmãos foi um fracasso. A
questão é que empregaram sua influência para rejeitar o começo da chuva serôdia e assim 
contribuíram para retardar a conclusão da obra de Deus por longo tempo.

O caso deles era difícil. Eles eram sinceros, e bons, e amoráveis. Mas foram falsamente encorajados
por toda onda de reavivamento superficial que ocasionalmente se manifestava por Battle Creek.



Mesmo após a virada do século ao aproximar-se de seu fim, o Pastor Smith fez questão de 
demonstrar que nunca mudou de opinião a respeito das questões relativas a 1888. Ele era o notável 
protótipo dos adventistas ultraconservadores, contudo descrentes, de hoje em dia.

Seu entendimento das profecias de Daniel e Apocalipse e de outras doutrinas estava em harmonia 
com o dos pioneiros. As condições mundiais em seu tempo eram um claro cumprimento da 
profecia. A obra de Deus poderia ter sido rapidamente terminada então. Os seus livros tinham ganho
milhares de pessoas para a Igreja e ajudado a estabelecer o adventismo ao redor do mundo. Se 
somente ele pudesse ter aceito o "começo" da chuva serôdia, poderia ter tido a alegria de ajudar a 
proclamar o glorioso alto clamor ao mundo.

Confiante de que entendia de justificação pela fé e de que sempre havia crido nisso, ele ofereceu sua
contribuição após 1888 em seu principal trabalho sobre o assunto, Looking Unto Jesus [Olhando 
para Jesus]. Indubitavelmente saudado por muitos oponentes de 1888 então como uma obra-prima, 
é óbvio que lhe faltavam "os mais preciosos" elementos da mensagem de 1888.

Houve uma confissão que A. T. Jones mencionou próximo do fim de sua vida:

"Para fazer justiça ao irmão J. H. Morrison, deve ser dito que ele se isentou de toda ligação com 
aquela oposição, e dedicou-se de corpo, alma e espírito à verdade e bênção da justificação pela fé, 
numa das mais finas e nobres confissões que jamais ouvi." (Carta a C. E. Holmes, 22 de maio de 
1921).

Jones posteriormente na mesma carta declarou de outros que a mudança de coração da parte deles 
"era somente aparente, nunca tendo sido real, pois por todo o tempo na Comissão da Associação 
Geral e entre outros havia um antagonismo secreto sempre levado avante".

Nenhuma oposição é mais difícil de tratar do que a que se manifesta subterraneamente. As 
confissões após Mineápolis impeliram o espírito de descrença para baixo da superfície visível.

Daí é que podemos sinceramente presumir que somos ricos como um povo com a "contribuição" ao 
adventismo feita em 1888, e que de nada temos falta na compreensão da justificação pela fé, de 
modo que tudo quanto de que carecemos é mais dinheiro e recursos tecnológicos para propagar o 
presente entendimento de nossas crenças.

Os sintomas de nossa neurose denominacional são evidentes; as causas jazem sepultadas numa 
profunda antipatia pela luz que brilhou sobre nosso caminho em 1888, que refletia a verdadeira Luz 
que ilumina todo homem que vem ao mundo. Uma expiação final, uma reconciliação derradeira 
com Cristo, é nossa única solução.

O propósito primário deste capítulo foi demonstrar como as confissões que se seguiram a 
Mineápolis cortaram os "galhos" mas deixaram as "raízes" da descrença intactos (cf. TM 467). Ao 
desenvolver-se a investigação, um propósito secundário veio à tona. É uma conseqüência lógica do 
primeiro, sendo, porém, de muito maior significação.

(1) Em alguns sérios exemplos, nossas posições oficiais presentes de justificação pela fé são 
idênticas às da oposição à mensagem de 1888. O ensino real dessa última é somente ligeiramente 
evidente em nossas atuais exposições.

(2) Paralelamente às concepções equivocadas da mensagem há a posição altamente otimista da 
"velocidade" e "rapidez" com que a obra supostamente avança hoje, quando em realidade está sendo
retardada por nossa profunda descrença de coração. Os relatórios estatísticos nos iludem.



(3) A confusão concernente à justificação pela fé promove uma sorte de "contínua" transgressão de 
princípios que Deus confiou à Igreja remanescente para a administração de nossa obra 
evangelística, de publicações, médica e educacional. "Tem havido um desvio do plano de Deus em 
muitas maneiras . . . e temos estado progredindo firmemente nos caminhos dos gentios, e não 
segundo o exemplo de Jesus Cristo" (cf. GCB 1893, p. 459 e FE 221-230). Nossa esperança repousa
na misericórdia e amor de Deus, e Sua esperança jaz na honestidade das almas de Seu professo 
povo.

(4) A verdadeira purificação do santuário celestial requer uma obra complementar em nossos 
corações. Deve haver uma purificação de raízes "subterrâneas" ocultas de alienação de Cristo. A luz 
que porá em evidência esta realidade e um meio de terapia espiritual adequada para lidar com isso, 
são mais necessários do que qualquer montante de recursos tecnológicos para a propagação de 
nossa "fé" atual.

Em outras palavras, o poder necessário é luz, e a conclusão da comissão evangélica será uma 
conseqüência natural. Uma verdadeira compreensão da história de 1888 propicia um diagnóstico; 
uma verdadeira compreensão do evangelho da cruz é a terapia.

__________

1. Somente a influência de Ellen White assegurou o púlpito e a sala de aula para ele. W. W. Prescott 
uniu-se a Smith em buscar barrar Jones do púlpito em Battle Creek.

2. 1883.

8. Um Momento de Crise: A Assembléia da 
Associação Geral de 1893
 

 

A assembléia da Associação Geral de 1893 situa-se em segundo lugar, em grau de importância,
à de 1888 no que tange a determinar como a mensagem foi recebida. A teoria da aceitação 
requer essa opinião da assembléia de 1893: "Foi realmente na sessão da Associação Geral de 
1893 que a luz sobre justificação pela fé pareceu obter sua vitória máxima" (Christian, op. cit., 
p. 241).

Devemos examinar os relatórios impressos dessa assembléia a fim de entender a natureza 
dessa "vitória". De acordo com o último testemunho perceptivo de Ellen White, a "vitória" 
obtida no final foi a de Satanás (cf. 1SM 234, 235). A sessão claramente assinalou a retirada do
dom celestial da chuva serôdia. Incidentes nessa assembléia são de profunda significação 
àqueles dentre nós que vivem hoje.

Desde o início da assembléia, a mensagem de 1888 fora o tema de esmagadora importância. 
Poucos meses antes, a agora famosa declaração aparecera na Review de 22 de novembro de 
1892, que realmente tinha sido o "começo" do alto clamor. Essa declaração assemelhou-se a 



uma bomba. Vários dos oradores puderam falar de pouca coisa, exceto sobre esse 
importantíssimo assunto. Mesmo alguns da distante Austrália sabiam o que estava 
acontecendo. A. T. Jones relatou:

"Recebi uma carta há pouco do irmão Starr, da Austrália. Lerei duas ou três sentenças porque
calham bem nesta parte de nossas lições: 'A irmã White declara que temos estado no tempo da
chuva serôdia desde a assembléia de Mineápolis'". (GCB 1893, p. 377).

Podemos imaginar a agitação que prevaleceu? Era natural que por detrás da questão do 
recebimento da mensagem de 1888 aparecia o bendito pensamento da breve volta de Cristo. A 
não ser desde o Clamor da Meia-Noite de 1844 tinha um gozo tão solene aquecido corações 
crentes:

"Agradeçamos ao Senhor por ainda estar lidando conosco, para salvar-nos de nossos erros, 
salvar-nos de nossos perigos, manter-nos longe dos caminhos errados, e derramar sobre nós a
chuva serôdia, para que possamos ser trasladados. É isso o que significa a mensagem -- 
trasladação -- para vós e para mim." (ibid., p. 185).

Sabiam que o Senhor em Sua misericórdia não retiraria a chuva serôdia até dar-lhe uma 
razoável oportunidade de responder. Isso requereria pelo menos alguns anos após 1888. As 
palavras seguintes citadas na assembléia expressam o princípio de justiça e paciência divinas:

"Deus provará o Seu povo. Jesus o suporta pacientemente, e não o vomita de Sua boca num 
momento. Disse o anjo: 'Deus está pesando o Seu povo'. Se a mensagem houvesse sido de 
curta duração como muitos de nós supúnhamos, não teria havido tempo para desenvolverem o
caráter. Muitos mudaram seus sentimentos, não com base em princípio e fé, e esta mensagem 
solene e tremenda os inspirou. . . . Ele lhes concede tempo para que a excitação se esvaia, e 
depois os prova para ver se obedecerão ao conselho da Testemunha Verdadeira." (1T 186, 
187; GCB 1893, p. 179).

 

Previsão de Grande Perigo

Diferentes oradores sentiram que a luz seria retirada caso não agissem logo. Assim, tratar 
levianamente o oferecimento celestial significaria perdê-lo. Poucos meses antes da Assembléia
de 1893, Ellen White escreveu:

"O pecado cometido no que teve lugar em Mineápolis permanece nos livros de registro 
celestes, assinalados contra os nomes daqueles que resistiram à luz, e permanecerão em 
registro até que plena confissão seja feita, e os transgressores se apresentem em plena 
humildade diante de Deus. . . . E quando essas pessoas forem testadas, e trazidas novamente 
ao pó, o mesmo espírito será revelado. Quando o Senhor os tem provado suficientemente, se 
não se Lhe submeterem Ele retirará o Seu Espírito Santo." (Carta O19, 1892).

Em Mineápolis, ela havia advertido de que a negligência da luz que então brilhava seria uma 
tragédia. O problema não era meramente a salvação pessoal de indivíduos que haviam 
rejeitado a mensagem. A questão escatológica da chuva serôdia e do alto clamor estava 
suspensa sobre o corpo eclesiástico coletivo:

"Aqui desejo dizer-vos que uma coisa terrível é, se Deus concede luz, e ela é impressionada 



sobre vosso coração e espírito, . . . por que Deus retirará o Seu Espírito a menos que a Sua 
verdade seja aceita." (Ms. 8, 1888, Olson, p. 264).

Os irmãos reunidos na assembléia de 1893 estavam numa atmosfera de expectativa. A 
assembléia parecia carregada de solenidade, numa percepção de que uma decisão tremenda 
lhes seria imposta. Com base em sua escolha raiaria a feliz manhã, ou o retorno da noite. Se 
Satanás pudesse "levá-los a comprometer-se com o lado errado, ele traçou planos para 
conduzi-los numa longa jornada", declarou Ellen White ao presidente Olsen (Carta O19, 
1892). Imaginem a tensão que dominava aquela assembléia:

"Agora o solene pensamento que me vem à mente é que [Deus] está Se impacientando, e não 
esperará muito mais tempo por vós e por mim. . . Não posso afastar-me da idéia de que este é 
um tempo extremamente crítico para cada um, pessoalmente. . . Parece-me que exatamente 
agora estamos fazendo escolhas que determinarão se prosseguiremos com esta obra mediante 
o alto clamor e seremos trasladados, ou se seremos enganados pelos ardís de Satanás e 
deixados em trevas. . . Tenho tido estes sentimentos no decorrer desta assembléia." (W. W. 
Prescott, GCB 1893, p. 386).

A. T. Jones reconhecia a seriedade sem precedentes da questão naquela reunião. Observem 
como o seu entendimento transcendia a idéia calvinista determinista da vontade soberana 
irresistível de Deus:

"Ele tem tentado nestes quatro anos fazer-nos receber a chuva serôdia, e quanto mais tempo 
irá esperar até que a recebamos? . . . .

"E o ponto básico é, algo está para ser feito. . . Esse é o ponto atemorizante na situação desta 
assembléia; é isto o que empresta a esta reunião seu caráter assustador. O perigo é que haja 
alguns aqui que têm resistido por estes quatro anos, ou talvez que não tenham resistido por 
todo este tempo, e que agora irão . . . deixar de recebê-lo na medida em que o Senhor o 
concede, e serão passados para trás. Uma decisão será tomada pelo Senhor, por nós mesmos 
de fato, durante esta assembléia." (ibid., p. 377, ênfase acrescentada).

O presidente da Associação Geral, O. A. Olsen, também sentiu que uma questão crucial 
confrontava os delegados:

"Este lugar está se tornando mais e mais solene em virtude da presença de Deus. Presumo que
nenhum de nós jamais esteve num tal tipo de reunião como experimentamos nesta ocasião. O 
Senhor certamente virá muito em breve, e está revelando mais e mais coisas, coisas que até 
então não temos apreciado ou entendido tão plenamente. . . .

"Senti-me muito solene na noite passada. Para mim o lugar era terrível em função da 
proximidade de Deus, em função do solene testemunho que nos foi transmitido aqui. . . Alguns
podem sentir-se tentados quanto à idéia de que se faz referência a Mineápolis. Sei que alguns 
tem-se sentido ofendidos e tentados ante qualquer alusão a esta assembléia, e à situação ali. 
Mas que se tenha em mente que a razão por que alguém assim se sinta é um espírito 
insubmisso de sua parte. . . A mera idéia de que alguém é ofendido revela imediatamente a 
semente da rebelião no coração." (ibid., p. 188).

Houve outras declarações feitas entre 1888 e 1893 advertindo que se a luz não fosse recebida, 
ocorreria um especioso desvio a uma luz de contrafação e a idéias apóstatas. Os delegados 



ouviram a mensagem seguinte de Ellen White:

"A menos que vigieis e conserveis vossas vestimentas imaculadas do mundo, Satanás se 
postará como vosso capitão. . . . As palavras que o Senhor enviou serão rejeitadas por muitos,
e as palavras que os homens falem serão recebidas como luz e verdade. A sabedoria humana 
conduzirá para longe da negação própria, da consagração e planejará muitas coisas que 
tendem a tornar de nenhum efeito as mensagens de Deus. Não podemos com qualquer 
segurança confiar nos homens que não estão em íntima ligação com Deus. Eles aceitam as 
opiniões de homens, mas não podem discernir a voz do Verdadeiro Pastor." (ibid., p. 237).

Menos de um ano após a Assembléia de Mineápolis havia vindo esta mensagem:

"A menos que o poder divino seja trazido à experiência do povo de Deus, falsas teorias e 
idéias errôneas farão as mentes cativas, Cristo e Sua justiça será removido da experiência de 
muitos, e sua fé será sem poder ou vida." (RH, 3 de setembro de 1889).

A falha em aceitar a luz trazida pelos mensageiros de Deus em Mineápolis resultaria na 
aceitação de falsa luz trazida por falsos mensageiros. Ela declarou:

"Falsas idéias que foram em grande medida desenvolvidas em Mineápolis não têm sido 
inteiramente desarraigadas de algumas mentes. Os que não empreenderam uma obra integral 
de arrependimento sob a luz que Deus têm-Se comprazido em dar a Seu povo desde aquele 
tempo, não verão as coisas claramente, e estarão prontos a chamarem as mensagens que Deus
envia um engano." (GCB 1893, p. 184).

"O que virá a seguir? Esses mesmos acolherão mensagens que Deus não enviou, e assim se 
tornarão perigosos à causa de Deus em vista de estabelecerem falsos padrões. ("Aos Irmãos 
em Posições de Responsabilidade". ibid., p. 182).

 

Lições de Israel "Escritas Para Nossa Admoestação"

Sem dúvida, a mensagem de 1888 foi o maná celestial. Podemos aprender algo do simbolismo 
antigo. Se Deus coloca um prato de comida diante de nós, temos que comê-lo de imediato, 
porque o alimento vitalmente nutritivo se estraga mais rapidamente do que o alimento 
desvitalizado. Havia perigo em deixar o maná de 1888 "até o amanhecer", pois ele estragaria:

"Eis que vos farei chover do céu pão, e o povo sairá, e colherá diariamente a porção para 
cada dia, para que Eu ponha à prova se anda na minha lei ou não. . . .

"E disse-lhes Moisés: Ninguém deixe dele para a manhã seguinte. Eles, porém, não deram 
ouvidos a Moisés, e alguns deixaram do maná para a manhã seguinte; porém deu bichos e 
cheirava mal (Êxodo 16:4, 19,20).

"Estamos vivendo em tempos cheios de importância para cada um, luz está brilhando em 
raios claros e firmes ao nosso redor. Se esta luz for devidamente recebida e apreciada, ela 
será uma bênção para nós e outros; mas se confiarmos em nossa própria sabedoria e força, 
ou na sabedoria e força de nossos semelhantes, ela se transformará num veneno." (TM 385, 
ênfase acrescentada).



Mesmo na própria Mineápolis, o profeta viu esse tremendo perigo. Aqui está uma pista da 
trágica falha final da mensagem e dos mensageiros:

"Os que não têm estado cavando mais e mais profundamente na mina da verdade deixarão de 
ver qualquer beleza nas coisas preciosas apresentadas durante esta Assembléia. Quando a 
vontade é imediatamente posta em teimosa oposição à luz concedida, é difícil submeter-se 
mesmo sob a convincente evidência que tem estado nesta assembléia [de 1888]. . . .

"Se negligenciamos caminhar na luz dada, ela se nos tornará em trevas; e a escuridão é 
proporcional à luz e privilégios que não temos aprimorado." (Ms. 8a, 1888; Olson, pp. 279, 
280, ênfases acrescentadas).

Falando ainda da mensagem de 1888 e dos "mensageiros de Deus", ela declara que o inimigo 
da obra de Deus empregará ministros e líderes não santificados. Ela sentia a realidade do 
conflito espiritual mortal:

"Ministros não santificados estão unindo forças contra Deus. . . Conquanto professamente 
recebam a Cristo, eles abraçam a Barrabás, e por suas ações dizem: "Não este homem, mas 
Barrabás". . . Satanás tem-se gabado do que pode realizar. . . Ele diz: "Sairei e serei um 
espírito enganador para ludibriar os que possa". . . Seja o filho do engano e falso testemunho 
acatado por uma igreja que tem tido grande luz, grande evidência, e essa igreja descartará a 
mensagem que o Senhor tem enviado, e receberá as mais irrazoáveis asserções e falsas 
suposições e falsas teorias. . . .

"Muitos se postarão em nossos púlpitos com a tocha da falsa profecia nas mãos, acesas pela 
tocha infernal de Satanás. Se dúvidas e descrença forem acatadas, os ministros fiéis serão 
removidos do meio do povo que julga saber tanto." (TM 409, 410).

Somente poucos meses antes da Sessão de 1893 veio esta inegável palavra:

"A igreja primitiva foi enganada pelo inimigo de Deus e do homem, e a apostasia foi trazida 
às fileiras daqueles que professavam o amor de Deus; e hoje, a menos que o povo de Deus 
desperte do sono, será apanhado desprevenido pelos enganos de Satanás. . . .

"Os dias em que vivemos são solenes e cheios de perigo. . . .

"Sem a iluminação do Espírito de Deus, não seremos capazes de discernir a verdade do erro, 
e cairemos sob as tentações e enganos magistrais que Satanás acarretará sobre o mundo." 
(RH, 22 de novembro de 1892).

O inimigo empregaria a sua habilidade para "tentar todo engano possível", apresentando o erro
no disfarce de verdade presente, de modo que não seríamos "capazes de discernir a verdade do 
erro". Os delegados atravessariam uma linha divisória oculta e fatal na Assembléia de 1893. 
Poucos meses antes de reunir-se, a mensageira do Senhor escreveu ao presidente da 
Associação Geral de seu exílio australiano:

"Desejo apelar aos nossos irmãos que se reunirão na Assembléia da Associação Geral que 
atentem à mensagem dada aos laodiceanos. Que condição de cegueira é a deles; este assunto 
[a mensagem de 1888] tem sido trazido a vossa atenção vez após vez; mas vossa insatisfação 
com vossa condição espiritual não tem sido suficientemente profunda e penosa para operar 
uma reforma. . . A culpa de engano próprio jaz sobre nossas igrejas. A vida religiosa de 



muitos é uma mentira. . .

"Tenho profundo sofrimento de coração porque tenho visto quão prontamente uma palavra ou 
ação do Pastor Jones ou Pastor Waggoner é criticada. . . Cessai de observar vossos irmãos 
com suspeita. . . Há muitos no ministério que não têm amor por Deus ou por seus 
semelhantes. Estão adormecidos, e enquanto dormem, Satanás está semeando o seu joio." 
(Carta O19, 1892).

Vários escritores têm comparado a experiência do antigo Israel em Cades-Barnéia com nossa 
história de 1888. Mas não tem sido reconhecido que a Assembléia de 1893 é um moderno 
correspondente da tentativa de Israel após Cades-Barnéia de subir e capturar a "terra 
prometida". Israel estava sob a falsa excitação e entusiasmo de um arrependimento superficial, 
e a moderna reedição está transparentemente documentada no próprio Bulletin [Boletim] de 
1893:

Calebe e Josué levaram esta mensagem a Israel:

"Se o Senhor se agradar de nós, então nos fará entrar nessa terra, e no-la dará; terra que 
mana leite e mel. Tão-somente não sejais rebeldes contra o Senhor, e não temais o povo dessa 
terra. . . . O Senhor é conosco. . . . Apesar disso toda a congregação disse que os 
apedrejassem." (Números 14:7-10; comparar com 5T 383).

"Em 1888 na Conferência Geral realizada em Minneapolis, Minnesota, o anjo de Apocalipse 
18 desceu para fazer sua obra, e foi ridicularizado, criticado e rejeitado, e quando a 
mensagem que ele trouxer novamente, alargar-se num alto clamor, será novamente 
ridicularizada, cri  ticada e rejeitada pela maioria  ." E.G.White in Taking Up a Reproach. 
Também encontrado em Some History, Some Experience, Some Facts, p. 1, por A.T.Jones.

"Vi que Jones e Waggoner tiveram sua contrapartida em Josué e Calebe. Como os filhos de 
Israel apedrejaram os espias com pedras literais, vós apedrejastes esses irmãos com pedras 
de sarcasmo e ridículo. Vi que vós voluntariamente rejeitastes o que sabíeis ser a verdade. 
Apenas porque ela era por demais humilhante para a vossa dignidade. Vi alguns de vós em 
vossas tendas arremedando e fazendo toda a sorte de galhofas desses dois irmãos. Vi também 
que se tivéssemos aceito a mensagem deles teríamos estado no reino após dois anos daquela 
data, mas agora temos de retornar ao deserto e ficar 40 anos." E.G.White, Escrito de 
Melbourne, Austrália, 09.05.1892.

Mais tarde, após evidenciar-se que o povo tinha verdadeiramente se rebelado, o Senhor foi 
forçado a decretar um retorno ao deserto: "Tereis experiência do Meu desagrado". Mas Israel 
supunha que sua confissão superficial ("havemos pecado"), e seu arrependimento superficial 
("e o povo se contristou muito") haviam assegurado uma reversão da sentença divina, e que 
podiam agora prontamente vencer os seus inimigos.

Em seu entusiasmo, eles interpretaram fora de contexto a mensagem anterior dos dois espias 
fiéis: "O Senhor é conosco; não os temais". O povo presumia que isso ainda seria verdade após
um arrependimento superficial ter deixado sua persistente rebelião sem ser afetada. Julgando 
que o Senhor estava ainda "com" eles, e sem contrição, presunçosamente se lançaram no que 
confiantemente julgavam seria a sua experiência de "alto clamor" para conquistar Canaã.

Moisés tentou dissuadi-los, dizendo-lhes que a mensagem que Caleb e Josué lhes dera antes de
sua rebelião não mais se tratava de verdade presente. "Não subais, pois o Senhor não estará no



meio de vós", ele clamou (verso 42).

O esforço de Israel foi um desastre. Na verdade, o Senhor não estava com eles na conquista de 
Canaã. Mas Ele não os iria esquecer. Ainda estaria com eles num programa de cansativo e 
desgastante jornada pelo deserto até que a geração inteira de descrentes perecesse. Assim, 
finalmente eles volveram-se.

O entusiasmo despertado ao final da Assembléia da Associação Geral de 1893 não representou 
a "vitória máxima" da mensagem da justiça de Cristo que tínhamos suposto. Antes, foi 
claramente uma falsa excitação sem verdadeira contrição e arrependimento. Nossa história tem
demonstrado que foi um fracasso, pois o alto clamor não se manifestou após aquela reunião.

A Igreja Adventista do Sétimo Dia é verdadeiramente o moderno Israel e o Senhor tem estado 
conosco. Ele não nos esqueceu mais do que teria esquecido o povo de Israel em Cades-
Barnéia. Mas Ele tem estado conosco como uma coluna de nuvem de dia e um pilar de fogo à 
noite em décadas de cansativo jornadear pelo deserto, não num programa de conquista de 
"Canaã" no poder do "alto clamor". Essa experiência é ainda futura para a igreja remanescente,
assim deixada por nossa descrença no passado. O propósito de Deus teve que ser alterado.

Precisamos considerar a evidência em registro.

 

Os Estudos de A. T. Jones

Os vinte e quatro estudos de A. T. Jones sobre "A Mensagem do Terceiro Anjo" não 
apresentam indícios de que ele fosse uma pessoa amarga, argumentativa ou um mau cristão.

O seu estilo era a própria simplicidade, e sua metodologia era a essência da bondade fraternal. 
Ele nunca se elevou acima das pessoas e sempre falava de "nossas" falhas, "nossa" descrença, 
"nossa" necessidade do Senhor e com freqüência incluía-se especificamente como sendo o 
mais necessitado e o mais desamparado.

Lemos os seus sermões em vão procurando evidência para apoiar as acusações de nossos 
historiadores de que ele era "neurastênico", "dava justa causa para ressentimento", era de uma 
"personalidade . . . polemista", "crítico", despertava "rancores" de personalidade, era arrogante 
ou fazia "declarações extremadas" ou "pronunciamentos místicos". Esses escritores tinham 
inventado essas idéias, ou, na melhor das hipóteses, haviam distorcido a verdade. O falso 
julgamento tem sido oficialmente publicado a respeito de um humilde servo a quem o Senhor 
identificou como "Seu mensageiro".

Seus sermões de 1893 estão relatados no Bulletin aparentemente sem omissões ou mudanças 
editoriais. Uma reimpressão apropriada publicada pela Associação Geral e pelo Seminário de 
uma seleção desses vinte e quatro sermões convenceria muitos dentre nosso povo hoje de que 
ali está o mais simples e inspirador ensino da "tereira mensagem angélica em verdade" que 
temos ouvido por um século. A atuação do Espírito Santo é evidente.

Falando de Mineápolis, ele revelava uma mente humilde. Reconhecia a necessidade de falar 
francamente, mas é difícil ver como alguém podia ter levantado a questão com maior tato, 
mais bondade, mais amor, do que ele fez.



O secretário da Associação Geral, Dan T. Jones, escreveu a um amigo sobre ele: "Sua pregação
prática parece muito terna e sente profundamente tudo quanto diz" (carta a J. W. Watt, 1º de 
janeiro de 1889). Em 1890 Ellen White também disse que se alegrava com o seu espírito 
humilde: "O irmão Jones falou com muita clareza, contudo de modo terno" com respeito ao 
evento de 1888 (Carta 84, 1890).

Agora ela estava exilada na Austrália e Waggoner fora para a Grã-Bretanha; Jones é deixado 
virtualmente só:

"E agora vimos . . . ao estudo desta parte do assunto que vos afeta diretamente como 
indivíduos. . . . Para mim esta lição e a próxima são as mais temíveis de todas a que tenho me 
dedicado. Não as escolhi, e as temia . . . mas . . . não adianta que . . . consideremos estas 
coisas levianamente . . . com olhos fechados, ignorando qual é a nossa condição. . . .

"Peço-vos agora, para início, que não me situeis aqui como alguém separado de vós, e acima 
de vós, como se eu estivesse falando de cima para baixo, excluindo-me das coisas que podem 
ser apresentadas. Estou convosco em todas essas coisas. Eu, convosco, tão certamente e na 
mesma proporção, careço de estar preparado para receber o que Deus nos tem concedido, 
como qualquer outra pessoa sobre a face da terra. Assim vos peço que não me separeis de vós
nesta questão. E se virdes faltas que haveis cometido, verei faltas que eu tenho cometido, e, 
por favor, não me culpeis como se eu vos estivesse julgando, ou achando falta em vós. . . O 
que desejo, irmãos, é simplesmente buscar a Deus convosco, de todo o coração (Congregação
-- "amém") e fazer tudo o mais sair do caminho, para que Deus possa nos dar o que Ele tem 
para nós." (GCB 1893, pp. 164, 165).

Os seus ensinos eram claros, sem inclinações ao misticismo ou extremismo. Se para nós hoje 
parecem incomuns, é porque temos há tanto empregado espadas cegas que a espada nua da 
Palavra e do Espírito pode parecer especialmente aguda.

Suas declarações com respeito a obras eram equilibradas. Não foi senão após essa assembléia 
(9 de abril) que Ellen White achou necessário adverti-lo contra um potencial para declarações 
extremadas sobre o tema de fé e obras. (E é após esta carta que encontramos seu mais 
entusiástico endosso de suas mensagens sobre fé e obras). Observem sua clareza e equilíbrio 
em 1893:

"Digo novamente, que em todos os casos aquele que crê em Jesus Cristo mais plenamente 
trabalhará mais plenamente por Ele.

"Agora vejamos esta palavra, e isso será o mais próximo possível que eu poderia atingir para 
toda a questão esta noite: Steps to Christ [Vereda de Cristo], pág. 79 [edição original de 
1892]: 'O coração que repousa mais plenamente em Cristo será o mais zeloso e ativo no 
trabalho por Ele'. Amém. (Congregação: 'Amém') . . . Não penseis que o homem que declara 
que repousa plenamente em Jesus Cristo é um acomodado física ou espiritualmente. Se ele 
revela essa característica de acomodação em sua vida, não está repousando em Cristo em 
absoluto, mas em seu próprio eu. . . Essa é a fé que vos trará o derramamento da chuva 
serôdia." (GCB 1893, p. 302; ênfase do original).

Ele também foi claro no relacionamento da lei e evangelho. Isso significava que entendia o 
verdadeiro arrependimento, em contraste com as concepções fatais que são populares hoje. É 
um trágico erro presumir que as confissões superficiais resultam em todos os nossos pecados 
serem lavados e eliminados automaticamente, e que essas convicções do Espírito Santo de 
pecado mais profundo derivam do diabo e devem, portanto, ser repelidas. Observem esta clara 



verdade:

"Quando o pecado é-vos assinalado, dizeis: 'Eu preferiria ter a Cristo do que a isso'. E que 
assim seja. (Congregação: 'Amém'.) . . . Então . . . onde está a oportunidade para qualquer um
de nós ficar desanimado com respeito aos nossos pecados? Agora, alguns dos irmãos aqui têm
feito exatamente isso. Chegam aqui livres; mas o Espírito de Deus suscitou algo que nunca 
viram antes. O Espírito de Deus foi mais a fundo do que jamais fora antes, e revelou coisas 
que nunca haviam visto antes; e daí, em vez de serem gratos ao Senhor de que isso assim era, 
e deixar que toda a malignidade se fosse, e serem gratos a Deus por obterem Dele muito mais 
do que jamais haviam obtido antes, começaram a desanimar-se. . . E não obtiveram nenhum 
bem das reuniões dia após dia.

"Se o Senhor houvesse trazido à tona pecados de que nunca pensamos antes, isso apenas 
mostra que Ele descerá às profundezas, e finalmente alcançará o fundo; e quando encontrar a
última coisa que é impura ou contaminada, que está fora de harmonia com a Sua vontade, e 
trouxer isso às claras, e revelar-nos isso, e dissermos: 'Eu prefiro ter o Senhor a isso' -- então 
a obra estará completa, e o selo do Deus vivo pode ser fixado sobre esse caráter. . .

"O que preferireis ter, a plenitude perfeita e completa de Jesus Cristo, ou ter menos do que 
isso, com alguns de vossos pecados acobertados, dos quais nunca tivestes conhecimento? . . . 
Assim Ele tem que cavar fundo aos pontos mais profundos de que jamais sonhamos, porque 
não podemos compreender os nossos corações. . . Deixemos que Ele vá adiante, irmãos; 
deixemos que Ele continue Sua obra de pesquisa." (ibid., p. 404).

Observem a clara concepção do orador de que Satanás controla a mente natural a menos que 
haja uma crucifixão do eu com Cristo. "A ofensa da cruz" estava presente. Uma breve 
ilustração de suas assinaladas aplicações deve ser suficiente para revelar que houve uma 
mensagem genuína, um chamado à união com Cristo mediante a crucifixão do eu com Ele na 
cruz:

"Temos a palavra aqui de que essas coisas estão entre vós: ambição por posição, ciúme de 
posição, e inveja de condição; essas coisas estão entre vós. Agora é chegado o tempo de pô-
las de parte, . . . para que cada um descubra quão baixo pode ir aos pés de Cristo, e não quão
alto na Associação, ou na estima dos homens, ou quão elevado na Comissão da Associação, 
ou na Comissão da Associação Geral. . . . Não faz diferença quanto isso custe; isso nada tem 
a ver com o fato." (ibid., p. 166).

Ligado a esse solene apelo por arrependimento estava a repetida garantia de uma alegria 
profunda e sólida no Senhor. Não havia extremos de emocionalismo evidente, mas lágrimas de
contrição foram derramadas. Foi uma obra sólida e genuína do Espírito Santo que A. T. Jones 
apresentou na assembléia de 1893.

Provavelmente nunca houve em nossos 100 anos de história uma mensagem mais bela 
apresentada numa sessão da Associação Geral, tão profundamente ditada pelo Espírito Santo 
sob um pilar de fogo pairando acima e uma nuvem que sinalizava o avanço para o 
cumprimento escatológico.

Mas fanatismo manifestou-se próximo do encerramento da assembléia, introduzida por alguém
outro que não A. T. Jones.



 

8. Um Momento de Crise: A Assembléia da 
Associação Geral de 1893
 

 

A assembléia da Associação Geral de 1893 situa-se em segundo lugar, em grau de 
importância, à de 1888 no que tange a determinar como a mensagem foi recebida. A teoria da 
aceitação requer essa opinião da assembléia de 1893: "Foi realmente na sessão da Associação 
Geral de 1893 que a luz sobre justificação pela fé pareceu obter sua vitória máxima" 
(Christian, op. cit., p. 241).

Devemos examinar os relatórios impressos dessa assembléia a fim de entender a natureza 
dessa "vitória". De acordo com o último testemunho perceptivo de Ellen White, a "vitória" 
obtida no final foi a de Satanás (cf. 1SM 234, 235). A sessão claramente assinalou a retirada 
do dom celestial da chuva serôdia. Incidentes nessa assembléia são de profunda significação 
àqueles dentre nós que vivem hoje.

Desde o início da assembléia, a mensagem de 1888 fora o tema de esmagadora importância. 
Poucos meses antes, a agora famosa declaração aparecera na Review de 22 de novembro de 
1892, que realmente tinha sido o "começo" do alto clamor. Essa declaração assemelhou-se a 
uma bomba. Vários dos oradores puderam falar de pouca coisa, exceto sobre esse 
importantíssimo assunto. Mesmo alguns da distante Austrália sabiam o que estava 
acontecendo. A. T. Jones relatou:

"Recebi uma carta há pouco do irmão Starr, da Austrália. Lerei duas ou três sentenças 
porque calham bem nesta parte de nossas lições: 'A irmã White declara que temos estado no 
tempo da chuva serôdia desde a assembléia de Mineápolis'". (GCB 1893, p. 377).

Podemos imaginar a agitação que prevaleceu? Era natural que por detrás da questão do 
recebimento da mensagem de 1888 aparecia o bendito pensamento da breve volta de Cristo. A
não ser desde o Clamor da Meia-Noite de 1844 tinha um gozo tão solene aquecido corações 
crentes:

"Agradeçamos ao Senhor por ainda estar lidando conosco, para salvar-nos de nossos erros, 
salvar-nos de nossos perigos, manter-nos longe dos caminhos errados, e derramar sobre nós 
a chuva serôdia, para que possamos ser trasladados. É isso o que significa a mensagem -- 
trasladação -- para vós e para mim." (ibid., p. 185).

Sabiam que o Senhor em Sua misericórdia não retiraria a chuva serôdia até dar-lhe uma 
razoável oportunidade de responder. Isso requereria pelo menos alguns anos após 1888. As 
palavras seguintes citadas na assembléia expressam o princípio de justiça e paciência divinas:



"Deus provará o Seu povo. Jesus o suporta pacientemente, e não o vomita de Sua boca num 
momento. Disse o anjo: 'Deus está pesando o Seu povo'. Se a mensagem houvesse sido de 
curta duração como muitos de nós supúnhamos, não teria havido tempo para desenvolverem 
o caráter. Muitos mudaram seus sentimentos, não com base em princípio e fé, e esta 
mensagem solene e tremenda os inspirou. . . . Ele lhes concede tempo para que a excitação se
esvaia, e depois os prova para ver se obedecerão ao conselho da Testemunha Verdadeira." 
(1T 186, 187; GCB 1893, p. 179).

 

Previsão de Grande Perigo

Diferentes oradores sentiram que a luz seria retirada caso não agissem logo. Assim, tratar 
levianamente o oferecimento celestial significaria perdê-lo. Poucos meses antes da 
Assembléia de 1893, Ellen White escreveu:

"O pecado cometido no que teve lugar em Mineápolis permanece nos livros de registro 
celestes, assinalados contra os nomes daqueles que resistiram à luz, e permanecerão em 
registro até que plena confissão seja feita, e os transgressores se apresentem em plena 
humildade diante de Deus. . . . E quando essas pessoas forem testadas, e trazidas novamente 
ao pó, o mesmo espírito será revelado. Quando o Senhor os tem provado suficientemente, se 
não se Lhe submeterem Ele retirará o Seu Espírito Santo." (Carta O19, 1892).

Em Mineápolis, ela havia advertido de que a negligência da luz que então brilhava seria uma 
tragédia. O problema não era meramente a salvação pessoal de indivíduos que haviam 
rejeitado a mensagem. A questão escatológica da chuva serôdia e do alto clamor estava 
suspensa sobre o corpo eclesiástico coletivo:

"Aqui desejo dizer-vos que uma coisa terrível é, se Deus concede luz, e ela é impressionada 
sobre vosso coração e espírito, . . . por que Deus retirará o Seu Espírito a menos que a Sua 
verdade seja aceita." (Ms. 8, 1888, Olson, p. 264).

Os irmãos reunidos na assembléia de 1893 estavam numa atmosfera de expectativa. A 
assembléia parecia carregada de solenidade, numa percepção de que uma decisão tremenda 
lhes seria imposta. Com base em sua escolha raiaria a feliz manhã, ou o retorno da noite. Se 
Satanás pudesse "levá-los a comprometer-se com o lado errado, ele traçou planos para 
conduzi-los numa longa jornada", declarou Ellen White ao presidente Olsen (Carta O19, 
1892). Imaginem a tensão que dominava aquela assembléia:

"Agora o solene pensamento que me vem à mente é que [Deus] está Se impacientando, e não 
esperará muito mais tempo por vós e por mim. . . Não posso afastar-me da idéia de que este 
é um tempo extremamente crítico para cada um, pessoalmente. . . Parece-me que exatamente 
agora estamos fazendo escolhas que determinarão se prosseguiremos com esta obra 
mediante o alto clamor e seremos trasladados, ou se seremos enganados pelos ardís de 
Satanás e deixados em trevas. . . Tenho tido estes sentimentos no decorrer desta assembléia." 
(W. W. Prescott, GCB 1893, p. 386).

A. T. Jones reconhecia a seriedade sem precedentes da questão naquela reunião. Observem 
como o seu entendimento transcendia a idéia calvinista determinista da vontade soberana 
irresistível de Deus:



"Ele tem tentado nestes quatro anos fazer-nos receber a chuva serôdia, e quanto mais tempo 
irá esperar até que a recebamos? . . . .

"E o ponto básico é, algo está para ser feito. . . Esse é o ponto atemorizante na situação 
desta assembléia; é isto o que empresta a esta reunião seu caráter assustador. O perigo é que
haja alguns aqui que têm resistido por estes quatro anos, ou talvez que não tenham resistido 
por todo este tempo, e que agora irão . . . deixar de recebê-lo na medida em que o Senhor o 
concede, e serão passados para trás. Uma decisão será tomada pelo Senhor, por nós mesmos
de fato, durante esta assembléia." (ibid., p. 377, ênfase acrescentada).

O presidente da Associação Geral, O. A. Olsen, também sentiu que uma questão crucial 
confrontava os delegados:

"Este lugar está se tornando mais e mais solene em virtude da presença de Deus. Presumo 
que nenhum de nós jamais esteve num tal tipo de reunião como experimentamos nesta 
ocasião. O Senhor certamente virá muito em breve, e está revelando mais e mais coisas, 
coisas que até então não temos apreciado ou entendido tão plenamente. . . .

"Senti-me muito solene na noite passada. Para mim o lugar era terrível em função da 
proximidade de Deus, em função do solene testemunho que nos foi transmitido aqui. . . 
Alguns podem sentir-se tentados quanto à idéia de que se faz referência a Mineápolis. Sei 
que alguns tem-se sentido ofendidos e tentados ante qualquer alusão a esta assembléia, e à 
situação ali. Mas que se tenha em mente que a razão por que alguém assim se sinta é um 
espírito insubmisso de sua parte. . . A mera idéia de que alguém é ofendido revela 
imediatamente a semente da rebelião no coração." (ibid., p. 188).

Houve outras declarações feitas entre 1888 e 1893 advertindo que se a luz não fosse recebida,
ocorreria um especioso desvio a uma luz de contrafação e a idéias apóstatas. Os delegados 
ouviram a mensagem seguinte de Ellen White:

"A menos que vigieis e conserveis vossas vestimentas imaculadas do mundo, Satanás se 
postará como vosso capitão. . . . As palavras que o Senhor enviou serão rejeitadas por 
muitos, e as palavras que os homens falem serão recebidas como luz e verdade. A sabedoria 
humana conduzirá para longe da negação própria, da consagração e planejará muitas 
coisas que tendem a tornar de nenhum efeito as mensagens de Deus. Não podemos com 
qualquer segurança confiar nos homens que não estão em íntima ligação com Deus. Eles 
aceitam as opiniões de homens, mas não podem discernir a voz do Verdadeiro Pastor." (ibid., 
p. 237).

Menos de um ano após a Assembléia de Mineápolis havia vindo esta mensagem:

"A menos que o poder divino seja trazido à experiência do povo de Deus, falsas teorias e 
idéias errôneas farão as mentes cativas, Cristo e Sua justiça será removido da experiência de
muitos, e sua fé será sem poder ou vida." (RH, 3 de setembro de 1889).

A falha em aceitar a luz trazida pelos mensageiros de Deus em Mineápolis resultaria na 
aceitação de falsa luz trazida por falsos mensageiros. Ela declarou:

"Falsas idéias que foram em grande medida desenvolvidas em Mineápolis não têm sido 
inteiramente desarraigadas de algumas mentes. Os que não empreenderam uma obra 
integral de arrependimento sob a luz que Deus têm-Se comprazido em dar a Seu povo desde 



aquele tempo, não verão as coisas claramente, e estarão prontos a chamarem as mensagens 
que Deus envia um engano." (GCB 1893, p. 184).

"O que virá a seguir? Esses mesmos acolherão mensagens que Deus não enviou, e assim se 
tornarão perigosos à causa de Deus em vista de estabelecerem falsos padrões. ("Aos Irmãos 
em Posições de Responsabilidade". ibid., p. 182).

 

Lições de Israel "Escritas Para Nossa Admoestação"

Sem dúvida, a mensagem de 1888 foi o maná celestial. Podemos aprender algo do 
simbolismo antigo. Se Deus coloca um prato de comida diante de nós, temos que comê-lo de 
imediato, porque o alimento vitalmente nutritivo se estraga mais rapidamente do que o 
alimento desvitalizado. Havia perigo em deixar o maná de 1888 "até o amanhecer", pois ele 
estragaria:

"Eis que vos farei chover do céu pão, e o povo sairá, e colherá diariamente a porção para 
cada dia, para que Eu ponha à prova se anda na minha lei ou não. . . .

"E disse-lhes Moisés: Ninguém deixe dele para a manhã seguinte. Eles, porém, não deram 
ouvidos a Moisés, e alguns deixaram do maná para a manhã seguinte; porém deu bichos e 
cheirava mal (Êxodo 16:4, 19,20).

"Estamos vivendo em tempos cheios de importância para cada um, luz está brilhando em 
raios claros e firmes ao nosso redor. Se esta luz for devidamente recebida e apreciada, ela 
será uma bênção para nós e outros; mas se confiarmos em nossa própria sabedoria e força, 
ou na sabedoria e força de nossos semelhantes, ela se transformará num veneno." (TM 385, 
ênfase acrescentada).

Mesmo na própria Mineápolis, o profeta viu esse tremendo perigo. Aqui está uma pista da 
trágica falha final da mensagem e dos mensageiros:

"Os que não têm estado cavando mais e mais profundamente na mina da verdade deixarão 
de ver qualquer beleza nas coisas preciosas apresentadas durante esta Assembléia. Quando 
a vontade é imediatamente posta em teimosa oposição à luz concedida, é difícil submeter-se 
mesmo sob a convincente evidência que tem estado nesta assembléia [de 1888]. . . .

"Se negligenciamos caminhar na luz dada, ela se nos tornará em trevas; e a escuridão é 
proporcional à luz e privilégios que não temos aprimorado." (Ms. 8a, 1888; Olson, pp. 279, 
280, ênfases acrescentadas).

Falando ainda da mensagem de 1888 e dos "mensageiros de Deus", ela declara que o inimigo 
da obra de Deus empregará ministros e líderes não santificados. Ela sentia a realidade do 
conflito espiritual mortal:

"Ministros não santificados estão unindo forças contra Deus. . . Conquanto professamente 
recebam a Cristo, eles abraçam a Barrabás, e por suas ações dizem: "Não este homem, mas 
Barrabás". . . Satanás tem-se gabado do que pode realizar. . . Ele diz: "Sairei e serei um 
espírito enganador para ludibriar os que possa". . . Seja o filho do engano e falso 
testemunho acatado por uma igreja que tem tido grande luz, grande evidência, e essa igreja 



descartará a mensagem que o Senhor tem enviado, e receberá as mais irrazoáveis asserções 
e falsas suposições e falsas teorias. . . .

"Muitos se postarão em nossos púlpitos com a tocha da falsa profecia nas mãos, acesas pela 
tocha infernal de Satanás. Se dúvidas e descrença forem acatadas, os ministros fiéis serão 
removidos do meio do povo que julga saber tanto." (TM 409, 410).

Somente poucos meses antes da Sessão de 1893 veio esta inegável palavra:

"A igreja primitiva foi enganada pelo inimigo de Deus e do homem, e a apostasia foi trazida 
às fileiras daqueles que professavam o amor de Deus; e hoje, a menos que o povo de Deus 
desperte do sono, será apanhado desprevenido pelos enganos de Satanás. . . .

"Os dias em que vivemos são solenes e cheios de perigo. . . .

"Sem a iluminação do Espírito de Deus, não seremos capazes de discernir a verdade do erro,
e cairemos sob as tentações e enganos magistrais que Satanás acarretará sobre o mundo." 
(RH, 22 de novembro de 1892).

O inimigo empregaria a sua habilidade para "tentar todo engano possível", apresentando o 
erro no disfarce de verdade presente, de modo que não seríamos "capazes de discernir a 
verdade do erro". Os delegados atravessariam uma linha divisória oculta e fatal na 
Assembléia de 1893. Poucos meses antes de reunir-se, a mensageira do Senhor escreveu ao 
presidente da Associação Geral de seu exílio australiano:

"Desejo apelar aos nossos irmãos que se reunirão na Assembléia da Associação Geral que 
atentem à mensagem dada aos laodiceanos. Que condição de cegueira é a deles; este 
assunto [a mensagem de 1888] tem sido trazido a vossa atenção vez após vez; mas vossa 
insatisfação com vossa condição espiritual não tem sido suficientemente profunda e penosa 
para operar uma reforma. . . A culpa de engano próprio jaz sobre nossas igrejas. A vida 
religiosa de muitos é uma mentira. . .

"Tenho profundo sofrimento de coração porque tenho visto quão prontamente uma palavra 
ou ação do Pastor Jones ou Pastor Waggoner é criticada. . . Cessai de observar vossos 
irmãos com suspeita. . . Há muitos no ministério que não têm amor por Deus ou por seus 
semelhantes. Estão adormecidos, e enquanto dormem, Satanás está semeando o seu joio." 
(Carta O19, 1892).

Vários escritores têm comparado a experiência do antigo Israel em Cades-Barnéia com nossa 
história de 1888. Mas não tem sido reconhecido que a Assembléia de 1893 é um moderno 
correspondente da tentativa de Israel após Cades-Barnéia de subir e capturar a "terra 
prometida". Israel estava sob a falsa excitação e entusiasmo de um arrependimento 
superficial, e a moderna reedição está transparentemente documentada no próprio Bulletin 
[Boletim] de 1893:

Calebe e Josué levaram esta mensagem a Israel:

"Se o Senhor se agradar de nós, então nos fará entrar nessa terra, e no-la dará; terra que 
mana leite e mel. Tão-somente não sejais rebeldes contra o Senhor, e não temais o povo 
dessa terra. . . . O Senhor é conosco. . . . Apesar disso toda a congregação disse que os 



apedrejassem." (Números 14:7-10; comparar com 5T 383).

"Em 1888 na Conferência Geral realizada em Minneapolis, Minnesota, o anjo de Apocalipse 
18 desceu para fazer sua obra, e foi ridicularizado, criticado e rejeitado, e quando a 
mensagem que ele trouxer novamente, alargar-se num alto clamor, será novamente 
ridicularizada, cri  ticada e rejeitada pela maioria  ." E.G.White in Taking Up a Reproach. 
Também encontrado em Some History, Some Experience, Some Facts, p. 1, por A.T.Jones.

"Vi que Jones e Waggoner tiveram sua contrapartida em Josué e Calebe. Como os filhos de 
Israel apedrejaram os espias com pedras literais, vós apedrejastes esses irmãos com pedras 
de sarcasmo e ridículo. Vi que vós voluntariamente rejeitastes o que sabíeis ser a verdade. 
Apenas porque ela era por demais humilhante para a vossa dignidade. Vi alguns de vós em 
vossas tendas arremedando e fazendo toda a sorte de galhofas desses dois irmãos. Vi também
que se tivéssemos aceito a mensagem deles teríamos estado no reino após dois anos daquela 
data, mas agora temos de retornar ao deserto e ficar 40 anos." E.G.White, Escrito de 
Melbourne, Austrália, 09.05.1892.

Mais tarde, após evidenciar-se que o povo tinha verdadeiramente se rebelado, o Senhor foi 
forçado a decretar um retorno ao deserto: "Tereis experiência do Meu desagrado". Mas Israel 
supunha que sua confissão superficial ("havemos pecado"), e seu arrependimento superficial 
("e o povo se contristou muito") haviam assegurado uma reversão da sentença divina, e que 
podiam agora prontamente vencer os seus inimigos.

Em seu entusiasmo, eles interpretaram fora de contexto a mensagem anterior dos dois espias 
fiéis: "O Senhor é conosco; não os temais". O povo presumia que isso ainda seria verdade 
após um arrependimento superficial ter deixado sua persistente rebelião sem ser afetada. 
Julgando que o Senhor estava ainda "com" eles, e sem contrição, presunçosamente se 
lançaram no que confiantemente julgavam seria a sua experiência de "alto clamor" para 
conquistar Canaã.

Moisés tentou dissuadi-los, dizendo-lhes que a mensagem que Caleb e Josué lhes dera antes 
de sua rebelião não mais se tratava de verdade presente. "Não subais, pois o Senhor não 
estará no meio de vós", ele clamou (verso 42).

O esforço de Israel foi um desastre. Na verdade, o Senhor não estava com eles na conquista 
de Canaã. Mas Ele não os iria esquecer. Ainda estaria com eles num programa de cansativo e 
desgastante jornada pelo deserto até que a geração inteira de descrentes perecesse. Assim, 
finalmente eles volveram-se.

O entusiasmo despertado ao final da Assembléia da Associação Geral de 1893 não 
representou a "vitória máxima" da mensagem da justiça de Cristo que tínhamos suposto. 
Antes, foi claramente uma falsa excitação sem verdadeira contrição e arrependimento. Nossa 
história tem demonstrado que foi um fracasso, pois o alto clamor não se manifestou após 
aquela reunião.

A Igreja Adventista do Sétimo Dia é verdadeiramente o moderno Israel e o Senhor tem estado
conosco. Ele não nos esqueceu mais do que teria esquecido o povo de Israel em Cades-
Barnéia. Mas Ele tem estado conosco como uma coluna de nuvem de dia e um pilar de fogo à
noite em décadas de cansativo jornadear pelo deserto, não num programa de conquista de 
"Canaã" no poder do "alto clamor". Essa experiência é ainda futura para a igreja 
remanescente, assim deixada por nossa descrença no passado. O propósito de Deus teve que 



ser alterado.

Precisamos considerar a evidência em registro.

 

Os Estudos de A. T. Jones

Os vinte e quatro estudos de A. T. Jones sobre "A Mensagem do Terceiro Anjo" não 
apresentam indícios de que ele fosse uma pessoa amarga, argumentativa ou um mau cristão.

O seu estilo era a própria simplicidade, e sua metodologia era a essência da bondade fraternal.
Ele nunca se elevou acima das pessoas e sempre falava de "nossas" falhas, "nossa" descrença,
"nossa" necessidade do Senhor e com freqüência incluía-se especificamente como sendo o 
mais necessitado e o mais desamparado.

Lemos os seus sermões em vão procurando evidência para apoiar as acusações de nossos 
historiadores de que ele era "neurastênico", "dava justa causa para ressentimento", era de uma
"personalidade . . . polemista", "crítico", despertava "rancores" de personalidade, era 
arrogante ou fazia "declarações extremadas" ou "pronunciamentos místicos". Esses escritores 
tinham inventado essas idéias, ou, na melhor das hipóteses, haviam distorcido a verdade. O 
falso julgamento tem sido oficialmente publicado a respeito de um humilde servo a quem o 
Senhor identificou como "Seu mensageiro".

Seus sermões de 1893 estão relatados no Bulletin aparentemente sem omissões ou mudanças 
editoriais. Uma reimpressão apropriada publicada pela Associação Geral e pelo Seminário de 
uma seleção desses vinte e quatro sermões convenceria muitos dentre nosso povo hoje de que
ali está o mais simples e inspirador ensino da "tereira mensagem angélica em verdade" que 
temos ouvido por um século. A atuação do Espírito Santo é evidente.

Falando de Mineápolis, ele revelava uma mente humilde. Reconhecia a necessidade de falar 
francamente, mas é difícil ver como alguém podia ter levantado a questão com maior tato, 
mais bondade, mais amor, do que ele fez.

O secretário da Associação Geral, Dan T. Jones, escreveu a um amigo sobre ele: "Sua 
pregação prática parece muito terna e sente profundamente tudo quanto diz" (carta a J. W. 
Watt, 1º de janeiro de 1889). Em 1890 Ellen White também disse que se alegrava com o seu 
espírito humilde: "O irmão Jones falou com muita clareza, contudo de modo terno" com 
respeito ao evento de 1888 (Carta 84, 1890).

Agora ela estava exilada na Austrália e Waggoner fora para a Grã-Bretanha; Jones é deixado 
virtualmente só:

"E agora vimos . . . ao estudo desta parte do assunto que vos afeta diretamente como 
indivíduos. . . . Para mim esta lição e a próxima são as mais temíveis de todas a que tenho 
me dedicado. Não as escolhi, e as temia . . . mas . . . não adianta que . . . consideremos estas 
coisas levianamente . . . com olhos fechados, ignorando qual é a nossa condição. . . .

"Peço-vos agora, para início, que não me situeis aqui como alguém separado de vós, e 
acima de vós, como se eu estivesse falando de cima para baixo, excluindo-me das coisas que 
podem ser apresentadas. Estou convosco em todas essas coisas. Eu, convosco, tão 



certamente e na mesma proporção, careço de estar preparado para receber o que Deus nos 
tem concedido, como qualquer outra pessoa sobre a face da terra. Assim vos peço que não 
me separeis de vós nesta questão. E se virdes faltas que haveis cometido, verei faltas que eu 
tenho cometido, e, por favor, não me culpeis como se eu vos estivesse julgando, ou achando 
falta em vós. . . O que desejo, irmãos, é simplesmente buscar a Deus convosco, de todo o 
coração (Congregação -- "amém") e fazer tudo o mais sair do caminho, para que Deus possa
nos dar o que Ele tem para nós." (GCB 1893, pp. 164, 165).

Os seus ensinos eram claros, sem inclinações ao misticismo ou extremismo. Se para nós hoje 
parecem incomuns, é porque temos há tanto empregado espadas cegas que a espada nua da 
Palavra e do Espírito pode parecer especialmente aguda.

Suas declarações com respeito a obras eram equilibradas. Não foi senão após essa assembléia 
(9 de abril) que Ellen White achou necessário adverti-lo contra um potencial para declarações
extremadas sobre o tema de fé e obras. (E é após esta carta que encontramos seu mais 
entusiástico endosso de suas mensagens sobre fé e obras). Observem sua clareza e equilíbrio 
em 1893:

"Digo novamente, que em todos os casos aquele que crê em Jesus Cristo mais plenamente 
trabalhará mais plenamente por Ele.

"Agora vejamos esta palavra, e isso será o mais próximo possível que eu poderia atingir 
para toda a questão esta noite: Steps to Christ [Vereda de Cristo], pág. 79 [edição original 
de 1892]: 'O coração que repousa mais plenamente em Cristo será o mais zeloso e ativo no 
trabalho por Ele'. Amém. (Congregação: 'Amém') . . . Não penseis que o homem que declara 
que repousa plenamente em Jesus Cristo é um acomodado física ou espiritualmente. Se ele 
revela essa característica de acomodação em sua vida, não está repousando em Cristo em 
absoluto, mas em seu próprio eu. . . Essa é a fé que vos trará o derramamento da chuva 
serôdia." (GCB 1893, p. 302; ênfase do original).

Ele também foi claro no relacionamento da lei e evangelho. Isso significava que entendia o 
verdadeiro arrependimento, em contraste com as concepções fatais que são populares hoje. É 
um trágico erro presumir que as confissões superficiais resultam em todos os nossos pecados 
serem lavados e eliminados automaticamente, e que essas convicções do Espírito Santo de 
pecado mais profundo derivam do diabo e devem, portanto, ser repelidas. Observem esta 
clara verdade:

"Quando o pecado é-vos assinalado, dizeis: 'Eu preferiria ter a Cristo do que a isso'. E que 
assim seja. (Congregação: 'Amém'.) . . . Então . . . onde está a oportunidade para qualquer 
um de nós ficar desanimado com respeito aos nossos pecados? Agora, alguns dos irmãos 
aqui têm feito exatamente isso. Chegam aqui livres; mas o Espírito de Deus suscitou algo 
que nunca viram antes. O Espírito de Deus foi mais a fundo do que jamais fora antes, e 
revelou coisas que nunca haviam visto antes; e daí, em vez de serem gratos ao Senhor de que
isso assim era, e deixar que toda a malignidade se fosse, e serem gratos a Deus por obterem 
Dele muito mais do que jamais haviam obtido antes, começaram a desanimar-se. . . E não 
obtiveram nenhum bem das reuniões dia após dia.

"Se o Senhor houvesse trazido à tona pecados de que nunca pensamos antes, isso apenas 
mostra que Ele descerá às profundezas, e finalmente alcançará o fundo; e quando encontrar 
a última coisa que é impura ou contaminada, que está fora de harmonia com a Sua vontade, 
e trouxer isso às claras, e revelar-nos isso, e dissermos: 'Eu prefiro ter o Senhor a isso' -- 



então a obra estará completa, e o selo do Deus vivo pode ser fixado sobre esse caráter. . .

"O que preferireis ter, a plenitude perfeita e completa de Jesus Cristo, ou ter menos do que 
isso, com alguns de vossos pecados acobertados, dos quais nunca tivestes conhecimento? . . .
Assim Ele tem que cavar fundo aos pontos mais profundos de que jamais sonhamos, porque 
não podemos compreender os nossos corações. . . Deixemos que Ele vá adiante, irmãos; 
deixemos que Ele continue Sua obra de pesquisa." (ibid., p. 404).

Observem a clara concepção do orador de que Satanás controla a mente natural a menos que 
haja uma crucifixão do eu com Cristo. "A ofensa da cruz" estava presente. Uma breve 
ilustração de suas assinaladas aplicações deve ser suficiente para revelar que houve uma 
mensagem genuína, um chamado à união com Cristo mediante a crucifixão do eu com Ele na 
cruz:

"Temos a palavra aqui de que essas coisas estão entre vós: ambição por posição, ciúme de 
posição, e inveja de condição; essas coisas estão entre vós. Agora é chegado o tempo de pô-
las de parte, . . . para que cada um descubra quão baixo pode ir aos pés de Cristo, e não 
quão alto na Associação, ou na estima dos homens, ou quão elevado na Comissão da 
Associação, ou na Comissão da Associação Geral. . . . Não faz diferença quanto isso custe; 
isso nada tem a ver com o fato." (ibid., p. 166).

Ligado a esse solene apelo por arrependimento estava a repetida garantia de uma alegria 
profunda e sólida no Senhor. Não havia extremos de emocionalismo evidente, mas lágrimas 
de contrição foram derramadas. Foi uma obra sólida e genuína do Espírito Santo que A. T. 
Jones apresentou na assembléia de 1893.

Provavelmente nunca houve em nossos 100 anos de história uma mensagem mais bela 
apresentada numa sessão da Associação Geral, tão profundamente ditada pelo Espírito Santo 
sob um pilar de fogo pairando acima e uma nuvem que sinalizava o avanço para o 
cumprimento escatológico.

Mas fanatismo manifestou-se próximo do encerramento da assembléia, introduzida por 
alguém outro que não A. T. Jones.

 

9. Uma Falsa Justificação Pela Fé: Semeando a
Semente da Apostasia
 

(A Assembléia da Associação Geral de 1893, Parte II)

A rejeição da luz de 1888 abriu o caminho para que falsas idéias entrassem sob o disfarce de 
justificação pela fé. De fato, se nos volvermos do genuíno, nada pode impedir que acatemos o 
falsificado.



Antes de apresentar a evidência de tais concepções erradas, Jones lembrou à assembléia de 1893 a 
rejeição da luz em Mineápolis, e daí em diante por quatro anos. A seguir mostrou como a mente 
dedicada ao eu se torna a mente de Satanás. Ele analisou o seu desenvolvimento através do 
paganismo até as sutilezas do romanismo. Há dois tipos de justificação pela fé -- uma verdadeira e 
uma falsificada:

"Temos descoberto . . . que quando o cristianismo veio ao mundo essa mesma mente carnal 
apanhou uma falsificação daquela e se cobriu -- a mesma mente carnal -- com uma forma de 
cristianismo, e a chamou de justificação pela fé quando era inteiramente justificação pelas obras, 
-- a mesma mente carnal. Isso é o papado, o mistério da iniqüidade." (GCB, 1893, p. 342).

A seguir ele analisou o desenvolvimento da mente do eu no espiritismo moderno, demonstrando 
como esse engano exaltaria o mesmo amor do eu. Ele até parecia ter o embrião de uma concepção 
do espiritualismo como um falso Espírito Santo, uma idéia avançada para o seu tempo mas óbvia 
em nossos dias de carismatismo:

"Quanto mais próximo estamos da segunda vinda do Salvador, mais plenamente o espiritismo 
estará professando a Cristo. . . O próprio Satanás . . . vem como Cristo; ele é recebido como 
Cristo. Assim, pois, o povo de Deus deve estar bem familiarizado com o Salvador de que nenhuma 
profissão do nome de Cristo será recebida ou aceita onde não seja a coisa natural, genuína." (loc. 
cit.).

Somente deixando-se a mente do eu ser crucificada com Cristo, tornando possível uma permanência
da mente de Cristo, poderia a igreja remanescente reconhecer tal engano tão monstruoso e, contudo,
sutil:

"Então, conquanto essas pessoas citem as palavras de Cristo, é tudo um engano. Vocês sabem que 
[O Grande Conflito] nos fala que quando o próprio Satanás vem com palavras graciosas que o 
Salvador proferiu, ele as proferirá com muito do mesmo tom, e as transmitirá àqueles que não têm 
a mente de Cristo. Irmãos, não há salvação para nós, não há segurança para nós, não há remédio 
para nós em absoluto, mas ter a mente de Cristo." (ibid., p. 343).

A mente do eu sendo crucificada "com Cristo" de modo algum reduz o respeito próprio, mas o 
fortalece mediante a união com Cristo. Havia uma concepção errada de justificação pela fé já 
evidente em 1893, após a rejeição "em grande medida" da genuína (cf. 1 SM 234, 235). 
Verdadeiramente, é um princípio que "os que em alguma medida foram cegados pelo inimigo . . . 
estarão inclinados a aceitar uma falsidade" (Special Testimonies [Testemunhos especiais], Série A., 
pp. 41, 42; ênfase acrescentada). Jones desmascarou a falsidade:

"Alguns desses irmãos, desde a assembléia de Mineápolis, que eu próprio tenho ouvido dizerem 
"amém" à pregação, a declarações que eram inteiramente pagãs, e não sabiam que não se tratava 
da justiça de Cristo. Alguns desses que se posicionaram tão abertamente contra isso naquela 
época, e votaram com mãos levantadas contra ela 1, . . . desde aquele tempo tenho ouvido dizerem 
"amém" a declarações que eram aberta e decididamente papais como a própria igreja papal pode 
declará-las. Isso eu apresentarei aqui numa destas lições, e chamarei vossa atenção à declaração 
da Igreja Católica e sua doutrina de justificação pela fé. . . . Diz alguém: "Eu pensei que criam em 
justificação pelas obras". Eles o fazem e não crêem em nada mais; mas o transmitem sob o nome 
de justificação pela fé. E não são as únicas pessoas no mundo que fazem assim." (GCB 1893, p. 
244).



"Possuo aqui um livro intitulado 'Crença Católica'. . . .

"Que você pode ter as duas coisas -- a verdade da justificação pela fé, e a falsidade dela -- lado a 
lado, lerei o que isto declara, e depois . . . Steps do Christ [Vereda de Cristo]. . . Desejo que vejam 
o que é a idéia Católica Romana de justificação pela fé, porque tenho deparado com isso entre 
professos adventistas do sétimo dia nos últimos quatro anos. . . Essas . . . mesmas expressões que 
estão neste livro católico, quanto ao que é justificação pela fé e como obtê-la, são exatamente como
certas exposições que professos adventistas do sétimo dia têm-me feito do que é a justificação pela 
fé. . .

"Esta é justificação pela fé. Essa outra coisa é justificação pelas obras. Esta é de Cristo; aquela é 
do diabo. Uma é a doutrina de justificação pela fé de Cristo; a outra é a doutrina de justificação 
pela fé do diabo." (ibid., pp. 261, 262).

Jones via que a essência do romanismo é a adoração própria -- assuma a forma que for. Qualquer 
ensino especioso de justificação pela fé, mesmo ostensivamente por um agente adventista do sétimo
dia, que exalta a mente pecaminosa do eu, é em realidade um ramo que cresce do romanismo e 
espiritismo:

"Essa é justificação pela fé; essa é uma fé que opera, graças ao Senhor, -- não uma fé que crê em 
algo muito distante, que mantém a verdade de Deus no pátio exterior, e daí busca por seus próprios
esforços compensar a deficiência. Não, mas a fé que . . . por si mesma está operando; ela traz em si
um divino poder. . .2

"Isso é o suficiente para mostrar que a doutrina papal de justificação pela fé é a doutrina de 
Satanás; é simplesmente a mente natural dependendo do eu, operando mediante o eu, exaltando o 
eu; e daí cobrindo tudo com uma profissão de crença . . . mas não tendo poder nenhum de Deus." 
(ibid., pp. 265, 266).

Uma contrafação ainda mais sutil foi exposta. O The Christian's Secret of a Happy Life [O segredo 
do cristão para uma vida feliz], de Hannah Withall Smith, era um livro imensamente popular com 
data de copyright de 1888. Ele apresentava virtualmente um conceito desprovido de cruz de 
justificação pela fé, arrependimento ou contrição, sem qualquer conceito claro da expiação sobre a 
cruz, nem de um Salvador pessoal que está próximo, como Ele é apresentado na mensagem de 
1888. Sua justificação pela fé é uma filosofia de "verdades que subjazem todas as teologias . . . [e] 
se ajustam a todo credo. . . . É dessa religião absoluta que meu livro busca tratar" (Prefácio da 
edição de 1888).

Fenelon, um místico católico romano da corte de Luis XIV da França, que gastou as energias de sua
vida buscando converter protestantes de volta a Roma 3. O resíduo da fé desvitalizada de Smith foi 
denominado "confiança em Cristo". Uma vez ocorra a "submissão", a alma deve assumir que está 
"salva", e qualquer convicção enviada pela verdadeira advertência do Espírito Santo em contrário 
deve ser instantaneamente repelida por uma repetida afirmação psicológica de que tudo está bem.

Alguns dentre o nosso povo haviam estado lendo o livro de Smith e equivocadamente presumiam 
que continha a essência de nossa mensagem de 1888. Estavam declarando que Jones e Waggoner 
obtiveram sua luz disso. Jones sentiu o perigo fatal e tratou de acertar as coisas:

"Tenho visto essa mesma coisa operando doutro modo. Existe esse livro sobre o qual muitos 
realçam bastante, The Christian's Secret of a Happy Life. . . Desejo que todos vocês entendam que 



há mais do segredo do cristão de uma vida feliz na Bíblia do que em dez milhares de volumes desse
livro. . .

"Ouvi certa vez . . . que obtive minha luz desse livro. Há o Livro do qual obtive o meu segredo do 
cristão para uma vida feliz [erguendo a Bíblia] e este é o único lugar. E a tive antes de jamais ter 
visto o outro livro, ou ter sabido que ele existia." (GCB 1893, pp. 358, 359).

Prescott apresentou uma série de sermões sobre "A Promessa do Espírito Santo". Reconhecia que 
um sério engano havia sido cometido em Mineápolis quatro anos antes. Ele havia assistido àquela 
assembléia com preconceito em favor de Urias Smith e Butler e contra A. T. Jones e sua mensagem. 
Após a assembléia de Mineápolis, havia até tentado barrar Jones de falar no Tabernáculo de Battle 
Creek. Ele havia mais tarde privadamente confessado ter tomado uma posição errada em companhia
da maioria dos irmãos 4. Contudo, em seus longos estudos durante a assembléia de 1893 ele não 
deu qualquer indicação de que estivera do lado errado, ou de que tal confissão teria sido necessária.

Conquanto Jones expressasse o princípio da culpa corporativa, falando da mensagem que "nós ali 
rejeitamos" (pp. 165, 183) embora sendo um dos mensageiros, Prescott postou-se como se fosse 
alguém que sempre tinha estado do lado certo. Uma confissão honesta e humilde de sua parte teria 
feito maravilhas para abrir o caminho para a operação do Espírito de Deus na sessão de 1893, mas 
isso nunca foi expresso.

Em vez disso, ele se identificou destacadamente com Jones como alguém que compartilhava sua 
comissão divina especial. Talvez Jones ingenuamente o convidou para ajudar, pois sem dúvida 
sentia-se sozinho defendendo a mensagem de 1888 com Ellen White e Waggoner, ambos exilados 
no exterior.

Os sermões de Prescott precediam aos de Jones cada noite. Quando Jones estava falando ele tinha a 
ousadia de interrompê-lo para introduzir idéias ou citações, ou mesmo exortações à audiência. Com 
um espírito menos manso e de menor apelo, ele veemente e severamente requeria que os irmãos se 
consertassem.

É penoso observar certa soberba de maneiras e impaciência de apelo. A diferença sutil de 
temperamento dificilmente daria certo na cicatrização de feridas. O seu espírito contrastava-se em 
grande medida com o de Jones cujo senso de arrependimento coletivo 5 o capacitava a compartilhar
a culpa da rejeição da mensagem. Os sermões de Prescott não dão evidência dessa humildade. 
Observem como um espírito hierárquico, estranho à mensagem de 1888 se desenvolveu:

"Agora o solene pensamento que me vêm à mente é de que [Deus] está ficando impaciente, e não 
esperará muito mais por ti e por mim. Desejo que vejam isso claramente. . . . Novamente digo, 
estou extremamente ansioso com essa situação. . . . Não digo a ninguém, mas algo precisa ser feito,
algo diferente deve vir a nós, em comparação com o que tem vindo nesta Assembléia ainda, o que é
seguro. . .

"É por isso que nós [!] instamos-vos a aceitardes a justificação, porque o Espírito ali está. Não 
vedes?" (GCB 1893, pp. 386, 387).

O fato de que Prescott tão extrovertidamente fez-se colega especial de Jones haveria naturalmente 
de confundir as mentes dos delegados e da congregação a pensarem que esse era o espírito do 
movimento de reavivamento de 1888, quando não era:



"Não há nada que minha alma anseie mais do que ver o batismo do Espírito repousando sobre os 
cultos de Deus neste tempo. . . . Devemos ter experiências como as de remover olhos e cortar fora 
mãos direitas. Todos que desejam essa experiência querem estar prontos para dar tudo, mesmo a 
própria vida, a Deus. (Murmúrios de "amém"). E devemos nos lembrar de que é mais fácil dizer 
"amém" do que fazer o que Deus diz.

". . . Qual, então, é o nosso dever neste tempo? É sair e proclamar a mensagem do ALTO clamor 
ao mundo. . .

"Senhor por muito tempo tem estado esperando para conceder-nos o Seu Espírito. Ele mesmo 
agora impacientemente está a esperar que possa concedê-Lo a nós. . .

"Agora uma obra que será maior do que no Pentecoste começou, e há aqueles aqui que a verão. É 
aqui, é agora que devemos adequar-nos para a obra." (ibid., pp. 38, 39; ênfases do original).

Prescott não sentia o sublime conceito da motivação de 1888 -- que a verdadeira fé 
neotestamentária "opera por amor". O impacto de suas mensagens de 1893 revertia à motivação 
egocêntrica de obras, "devemos fazer isto ou aquilo". Num espírito quase frenético ele argumentava 
com a congregação para fazer algo, agir, trabalhar (temos ouvido a repetição disso agora por mais 
de um século). Em contraste, Jones apela à congregação para crer em algo -- no evangelho; e 
assegura que a verdadeira fé produzirá todas as obras e ações que terminarão a obra de Deus.

Ao ler os sermões de Jones, não se acha exemplo de severidade ou grosseria. Mas Prescott deixa 
uma impressão bem diversa:

"Digo que se jamais houve um grupo carente, é este. . . .

"Agora estou perfeitamente ciente de que estou falando com grande clareza. . . . Se não fazemos 
desta uma questão de fervorosa oração, digo que simplesmente significará morte para você e para 
mim. . . . Não adianta seguir por este caminho mais, e meu conselho é o de maior solenidade para 
todos quantos não podem sair agora imbuídos com o poder do alto e portar esta luz do céu, e 
realizar a obra que Deus tem que realizar agora, permanecei em casa. . .

"Agora eu sei que isto é muito severo. Mas digo-vos, irmãos, algo deve vir-nos, algo deve dominar-
nos. . . .

"A questão é, que faremos a respeito? O que você e eu faremos a respeito disso aqui mesmo, agora,
nesta Assembléia?. . . Novamente eu digo, o que iremos fazer a respeito disso? (ibid., p. 67).

"Os servos de Deus sob esta mensagem sairão com faces iluminadas com um santo gozo e santa 
consagração. Desejo ver esses irmãos saindo dessa maneira; desejo ver suas faces iluminadas 
como a de Estêvão quando estava no concílio." (ibid., p. 389).

"Agora digo com toda sinceridade que poderíamos igualmente decidir aqui e agora, antes de 
darmos qualquer passo adicional, enfrentar a morte . . . A menos que permaneçamos exatamente 
nessa posição neste momento, e digamos que renunciaremos a amigos, casas, e que nada nos 
separará do amor de Deus que está em Cristo nosso Senhor, poderíamos também parar agora." 
(ibid., p. 241).

Esta triste seqüência de lamentáveis declarações revela como um espírito imperioso, fanático 
começou a desenvolver-se no que era estranho à mensagem de 1888. Mas o seu "nós" dava a 
impressão errada.



Prescott mais tarde humilhou o seu coração em arrependimento pelo fanatismo que se seguiu ao 
encerramento dessa assembléia, e posteriormente à essa contrição ele apresentou boas mensagens 
na Austrália em 1895. Mas essas apresentações de 1893 trouxeram confusão e impediram qualquer 
possibilidade de uma contrita aceitação da mensagem. Oponentes, como Smith e Butler, 
naturalmente estariam prontos para citar esse fanatismo como um exemplo -- do tipo "bem que eu 
lhes disse". (Até os nossos dias, fanáticos e reformadores por contra própria levam muitos sinceros 
membros da igreja a terem preconceito contra a mensagem de 1888. Onde quer que o Senhor opera,
o inimigo busca introduzir fanáticos e "Elias" auto-designados para causar confusão). Três dias 
antes que essa reunião começasse, Ellen White havia feito a advertência através da Review and 
Herald:

"Satanás está operando com todo o seu poder insinuante e enganoso. . . Quando o inimigo vir que 
o Senhor está abençoando o Seu povo, e preparando-o para discernir os seus enganos, ele operará 
com o seu poder dominante para introduzir fanatismo, por um lado, e frio formalismo, por outro. . .

"Atentai incessantemente . . . pelo primeiro passo de avanço que Satanás possa dar entre nós. . . .

"Há perigos a serem observados à direita e à esquerda. . . . Alguns não irão usar corretamente a 
doutrina da justificação . . . [para serem conduzidos] a caminhos errôneos." (RH, 24 de janeiro de 
1893).

Em seus sermões sobre o Espírito Santo, Prescott pregava uma estranha doutrina sem o princípio da
cruz, sem idéias claras do que arrependimento é, dum modo contraditório e confuso. Sua veemência
tinha a aparência de fervor. Ele próprio estava apoiando projetos ao mesmo tempo em que eram 
opostos pelo Espírito de Profecia, conquanto indubitavelmente inconsciente de tão assinalada 
disparidade 6.

Ele igualmente, como seria natural, estaria inconsciente da disparidade entre sua doutrina do 
recebimento do Espírito Santo e a verdade. Uns poucos exemplos dessa confusão ilustrarão o que 
aconteceu. Afortunadamente, o Boletim de 1893 tem sido republicado de modo que os leitores 
interessados possam mais facilmente ver por si próprios a evidência neles:

"O que temos a fazer? . . . É começar a confessar nossa pecaminosidade a Deus com humildade de 
alma, com profunda contrição perante Deus para ser zelosos e arrependidos. Agora, esta é a única 
mensagem que posso trazer-lhes esta noite. É tão somente isso. . . .

Isso parece soar bem, atingindo bem a meta. Mas o problema começa a aparecer quando ele 
prossegue:

"Suponham que eu diga que nada vemos para confessar, em absoluto. Isso não afeta a questão de 
modo algum. Quando Deus nos envia palavra de que somos pecadores, toca-nos dizer que assim 
somos, possam vê-lo ou não. Essa deveria ser a nossa experiência." (GCB 1893, p. 65).

Em parte alguma as Escrituras nos dizem que Deus deseja uma confissão verbal com palavras que o
coração não sente. Isso se aproxima mais do islamismo do que do genuíno cristianismo. "Os lábios 
podem expressar uma pobreza de alma que o coração não reconhece". (COL 159). Jones 
reconhecia que havia perigo em tais idéias. Com o evidente propósito de responder a Prescott ele 
posteriormente declarou:

"Se o Senhor deve remover os nossos pecados sem o nosso conhecimento, que bem nos faria isso? 
Seria simplesmente transformar-nos em máquinas. Ele não se propõe a fazer isso; 



conseqüentemente, deseja que vós e eu saibamos quando nossos pecados se vão, para que 
possamos saber quando a Sua justiça vem. . . .

"Somos sempre instrumentos inteligentes. . . . Seremos usados pelo Senhor segundo nossa própria 
escolha viva." (GCB 1893, pp. 404, 405).

 

Um Esforço Para Resolver o Impasse

Prescott não expressou oposição aberta a Jones, e é certo que não houve intenção consciente disso. 
Mas teria ele de fato superado sua oposição inicial à mensagem de Jones? A evidência em suas 
volumosas mensagens dificilmente indicariam isso.

Certamente a "ofensa da cruz" não havia cessado. O Espírito de Deus estava trazendo convicção de 
pecado a muitos corações, e Prescott tentara encontrar alguma maneira de receber o Espírito Santo 
que fosse aceitável para corações perturbados e ainda evitar uma penosa convicção de pecado.

As pessoas sabiam muito bem que a responsabilidade pela rejeição do início da chuva serôdia 
pairava sobre a assembléia como uma nuvem. O resultado concreto dos estudos de Prescott foram 
confusão, um bloqueio das ondas espirituais que perturbaram mesmo Jones.

Prescott era indiscutivelmente contra o pecado, mas parecia não ter clara noção de qual era a raiz do
pecado que perturbava a congregação. A verdade presente de aceitar a chuva serôdia e proclamar o 
alto clamor era o seu peso d'alma. Mas como lidar com o corrente impedimento, a culpa que pairava
sobre eles pelos passados quatro anos, parecia confundir o seu entendimento.

Algo de sua perplexidade pode ter sido o resultado de entender a verdadeira questão, mas temendo 
dizê-lo claramente devido à presença imponente dos preconceituosos irmão dirigentes. Mesmo o 
profeta Jeremias teria-se "confundido" caso houvesse permitido que os líderes de Judá o 
intimidassem (1:17). Quando um orador se sente forçado a contornar uma questão, ele 
inevitavelmente comunica confusão.

Finalmente, cerca de dez dias antes do encerramento da assembléia, Prescott começou a 
desenvolver um novo método de receber o Espírito Santo. Tem grande semelhança com as idéias 
expressas no The Christian's Secret of a Happy Life. O que era necessário era simplesmente um "ato
de fé" em presumir que se está possuindo o dom do derramamento final do Espírito Santo, o 
arrependimento específico pelo pecado de 1888 sendo passado por alto. Parecia haver um 
sentimento de desespero:

"Sinto-me livre para dizer que comecei a sentir-me seriamente ansioso quanto à nossa obra 
agora. . . . Agora por quase quatro semanas . . . temos considerado o que impediu nosso 
recebimento de um derramamento do Espírito de Deus. . . . Desde então tenho sentido que há quase
uma reação disso, e que esta obra parece avançar muito bem conosco agora. Desejo dizer por mim
mesmo que não estarei absolutamente satisfeito se esta Assembléia passar sem um maior 
derramamento do Espírito de Deus do que temos já experimentado. . . .

"Estou extremamente ansioso quanto a esta situação; porque o tempo está passando, e os dias se 
escoam livremente uns após outros. . . .

"Algo diferente de tudo quanto se passou nesta Assembléia precisa nos advir, com certeza. . . .

"Temos somente cerca de dez dias para o fim da Assembléia." (GCB 1893, pp. 384, 386, 389).



Agora começa um argumento nebuloso e dúbio que levava a audiência a entender que poderia 
receber o dom da chuva serôdia por simplesmente presumir e reivindicar que a experimentaram. 
Não devemos sentir que temos o poder do Espírito Santo, precisamos saber que o temos. Tal 
admissão consciente não incluirá verdadeiro auto-conhecimento nem uma consciência da 
profundidade de nosso pecado, o que poderia ser perigoso e nos desencorajar:

"Observo que muitos aqui têm de tempos em tempos pedido ao Senhor para revelar-lhes como Ele 
próprio os vê; e suponho que é uma petição que o Senhor achou por bem não nos atender. E não 
acredito que devamos pedir-Lhe para fazê-lo. Agora podeis ver qual será o possível efeito quando 
Ele começa a mostrar-nos a nós próprios; começar a questionar imediatamente se o Senhor nos 
ama ou não, e se o Senhor pode salvar-nos ou não. . . . Não tinha qualquer idéia de meu caráter.

"Bem, o Senhor provavelmente não começou a mostrar-nos a nós mesmos como nos vê; eu não 
suponho que tenhamos qualquer idéia, ou qualquer concepção em absoluto, da maneira como nos 
apresentamos à vista de Deus." (ibid., p. 445).

Assim foi ignorada a verdadeira função da lei, e a congregação viu-se levada à confusão. Os 
freqüentes apelos de Ellen White por honestidade em defrontar a realidade interior foram 
contornados.

O orador parafraseava ou repetia algumas idéias que Jones havia apresentado, mas dava-lhes uma 
sutil distorção para ajudar sua argumentação de que em lugar de levar a curativa convicção do 
pecado, o Confortador o removia. A nuvem sobre a Assembléia precisava ser erguida de algum 
modo, por qualquer meio possível. Devemos agora presumir que sem uma necessidade para o 
arrependimento, Deus pode perdoar o pecado que tem causado a confusão. Agora precisamos 
somente reclamar que nossos pecados se foram. Aqui aparece o seu débito a Hannah Withall Smith:

"Mantende-vos dizendo o que Ele diz: Não podeis errar depois. Se não o entenderdes, e não podeis 
ver luz nisso, mantende-vos dizendo o que Ele diz." (ibid., p. 447).

Talvez a melhor maneira de rever esta linha de raciocínio seja citar dele o seguinte:

"Agora [o Espírito] nos convence da justiça de Deus em Cristo -- a justiça de Cristo. E Ele nos 
convence de que há uma coisa maravilhosamente desejável para ter, e então prossegue e declara 
que podemos tê-la, e daí que Ele nos convence de que a temos, se O seguirmos. . . .

"O propósito não é, eu vos convencerei de que sois um pecador, e então vos convencerei de que 
estais condenados. Não, a operação do Espírito é convencer-nos de que essa condenação foi 
removida." (ibid., pp. 448, 449; ênfases do original).

O problema como o via não era a libertação pessoal do pecado, mas o erguer a nuvem que pairava 
sobre a sessão devido à rejeição da chuva serôdia. Aqui estava um band-aid, uma aspirina para 
nossa profunda ferida.

Sua teoria poderia somente confundir. A trombeta não estava dando um sonido certo, e o pecado de 
Mineápolis nunca foi diretamente defrontado e devidamente tratado. Presumia-se que o sentimento 
de culpa devia ser de origem satânica e precisava ser vigorosamente repelido.

Assim cumpriu-se o testemunho de 1890 de que o topo de 1888 seria cortado e as raízes deixadas 
intactas (TM 467). Se qualquer verdadeira convicção devesse introduzir-nos em corações cujas 
raízes ainda ali estivessem, a convicção devia ser considerada uma obra do diabo.



Isso, logicamente, seria o resultado lógico de uma doutrina que ensinava (1) que uma confissão 
verbal generalizada de pecado inconsciente e não reconhecido era suficiente sem os pecados serem 
trazidos à consciência; (2) que era errado orar por verdadeiro auto-conhecimento; e (3) que a 
verdadeira obra do Espírito Santo não é trazer uma convicção de pecado, mas remover tal 
convicção--diretamente contrário ao ensinamento de Cristo em João 16:8, 9.

Um quarto ponto se seguiria logicamente em qualquer mente pensante: qualquer dúvida de que a 
pessoa agora tem o Espírito Santo no poder da chuva serôdia seria uma falta de fé em Deus. A 
pessoa, assim, devia presumir que a teria recebido. Essa é a idéia que agora estava desenvolvida:

"Desejo sentir em minha experiência que o Salvador está comigo tal como esteve com os Seus 
discípulos. . . . Não desejo pensar nEle como estando simplesmente ali, desejo pensar nEle como 
estando aqui. . . . Não simplesmente, eu O desejo, mas eu O tenho." (ibid., p. 385).

Jones mais tarde descartou tais pressuposições:

"Desse modo, o homem que reivindica crer em Jesus, e reivindica a justiça de Deus que sobrevém 
ao crente em Jesus, está apresentando uma reivindicação suficiente ... ? (Congregação: 'Não'.) . . . 
Bem, como o sabeis? 'Ora, sinto-o em meu coração; sinto em meu coração, e o tenho sentido por 
vários anos'. Bem, essa não é evidência de modo algum; pois 'o coração é enganoso, mais do que 
todas as coisas'." (ibid., p. 414).

Mas Prescott insistia no ponto que tinha desenvolvido:

"O ponto a que quero chegar é, o que a impede [a chuva serôdia] agora? O que precisamos buscar
é a justiça de Cristo . . . Tenho estado pensando a respeito disso um bocado deste modo: Se 
tivéssemos que suspender qualquer questionamento quanto a um e outro, . . . e simplesmente nos 
sentássemos aqui como uma criança, . . . poderíamos obtê-la. . .

"Irmãos, o que nos impedirá de aceitá-la agora dessa forma? Nada. Então louvemos o Senhor e 
digamos, eu agora a possuo." (ibid., pp. 388, 389, ênfase no original).

Assim foi desenvolvida a doutrina popular que tinha sido pregada por várias geração de adventistas 
desde 1893: recebemos o derramamento da chuva serôdia por simplesmente presumir e reivindicar 
que a temos, sem conhecimento ou arrependimento de tê-la rejeitado. Mas ela não foi recebida 
assim.

 

Jones Confuso

Jones sentia a letargia que estava anuviando corações, e não sabia o que fazer. Ficou praticamente 
sozinho, exceto quanto a seu colega auto-designado, cujos esforços somente criavam confusão e 
possivelmente má vontade. Ele expressa a sua apreensão:

"Irmãos, estamos numa temerosa posição aqui nesta Assembléia. É simplesmente terrível. Eu o 
disse uma vez antes, mas reconheço isso esta noite mais do que então o fiz. Não posso evitá-lo, 
irmãos. . . Nenhuma alma dentre nós jamais pode sonhar que resultados temíveis pairam sobre os 
dias que aqui se esvão." (ibid., 346).

Durante seus dois últimos ou três estudos, encontramo-lo evidenciando desconforto ao citar 
Prescott. Cansado e perplexo, ele parecia volver-se a ele e ecoar seus confusos pensamentos.



Ambos deixaram de reconhecer uma realidade fundamental: a chuva serôdia precisa ser retirada e o 
moderno Israel deve tornar a errar no deserto "muitos anos mais" (Ev 696). Ambos presumiram que 
nada poderia impedir a conclusão da obra de Deus em sua geração. Portanto, presumiram que 
devem seguir avante a despeito de oposição e rejeição. A idéia de Prescott era essencialmente a do 
calvinismo popular -- o despertador divino havia soado a hora e era impossível para a Sua 
soberana vontade ser impedida pela descrença de Seu povo. Agora encontramos Jones repetindo as 
exigências extremas de Prescott:

"Digo novamente que a mensagem ali nos dada é a mensagem para vós e para eu levar desta 
assembléia. E quem quer que não leve esta mensagem consigo desta assembléia melhor é que não 
vá . . . . Melhor seria que esse ministro não saísse de seu lugar como um ministro." (ibid., p. 495).

Em breve ele estava fazendo proposições insensatas e formulando perguntas que melhor seria terem
sido deixadas de lado:

"Tem Ele vos dado a luz do conhecimento de Sua glória? (Congregação: "Sim".) Tem mesmo? 
(Congregação: "Sim") . . .

"Então esse Espírito tem vindo àqueles que podem olhar para face de Jesus Cristo."

Poucos minutos depois, "por permissão do orador, Prof. Prescott leu o seguinte: 'Levantai os olhos 
pela fé, e a luz da glória de Deus brilhará sobre vós'". Jones prosseguiu:

"Agora, com a força acumulada de um exercício de quatro anos, Deus o apresenta a Seu povo. A 
proposição novamente é: 'Ergue-te, resplandece, porque a luz é vinda, e a glória do Senhor se 
levantou sobre ti'. Quem o fará? Quem o fará? (Numerosas vozes: 'Eu o farei'.) Muito bem! Por 
quanto tempo o fareis? (Vozes: 'Sempre'.) . . .

"Então, 'Levanta-te, e resplandece, porque o luz é vinda, e a glória do Senhor levantou-se sobre ti." 
(ibid., pp. 496, 497).

Se a chuva serôdia devesse realmente sair com poder, seguir-se-ia que grandes mudanças teriam 
lugar na igreja. Agora encontramos Jones, apoiado por Prescott, fazendo profecias desafortunadas 
que nunca ainda se cumpriram. Algum dia suas palavras devem cumprir-se, mas não tiveram 
cumprimento naquela geração:

"Eis a mais bendita promessa que, segundo me consta, já foi dada à Igreja Adventista do Sétimo 
Dia. 'Pois doravante não virá a ti o incircunciso e o impuro'. Graças ao Senhor, Ele nos tem 
livrado doravante de pessoas não convertidas; de pessoas trazidas à igreja para operar sua 
própria injustiça, e para criar divisão na igreja. As provações da Igreja todas desapareceram, 
graças ao Senhor; todos os tagarelas e perturbadores se foram. . . .

"'Não mais virá a ti o incircunciso e o impuro'. . . .

"Não há lugar na Igreja Adventista do Sétimo Dia para hipócritas. Se o coração não é sincero, é o 
lugar mais perigoso em que o homem jamais pôde achar-se. . . .

"Irmãos, esta é a mensagem para agora . . . e aquele que não a pode levar não devia ir. Oh, não vá.
. . . Que ninguém vá sem a consciência daquela presença íntima--o poder do Espírito de Deus. 
(ibid., p. 461).

Prescott entusiasticamente predisse a manifestação dos dons do Espírito, obviamente estendendo o 
dom de profecia a outros além do autêntico agente que se achava na Austrália:



"Mas agora no encerramento da obra de Deus, . . . os dons reaparecerão na igreja. E Deus não 
pretende, como me parece, que esses dons estejam limitados a apenas uma pessoa aqui, ou talvez 
outra ali, e que seja algo raro que qualquer dom especial seja manifesto em alguma igreja. . . . 
Dons de cura; operação de milagres; profecias; interpretação de línguas; -- todas essas coisas 
serão manifestas novamente na igreja." (ibid., p. 461).

Vieram esses maravilhosos dons? Houve profecias de certo tipo após essa sessão, e tanto Prescott 
como Jones foram enganados pelas desafortunadas alegações de uma tal Anna Rice Phillips. O 
fanatismo foi inevitável, pois o alto clamor da mensagem do terceiro anjo não se manifestou após a
assembléia de 1893.

Tão entusiasmado estava Prescott que predisse que alguns sairiam agora literalmente para levantar 
os mortos:

"Desejo dizer-vos que há pessoas bem aqui nesta casa que passarão por essas mesmas 
experiências; serão retiradas da prisão pelo anjo do Senhor para ir e proclamar a mensagem; 
curarão os enfermos, e levantarão também os mortos. Agora isso ocorrerá bem nesta mensagem. . .
Precisamos crer nestas coisas tão simplesmente como uma criancinha nelas crê." (ibid., p. 386).

O tempo e a história têm revelado que essas predições são falsas, certamente no que concerne à 
Igreja como corporação. O pressuposto de que se tinham agora apropriado da chuva serôdia do 
Espírito Santo teria maior peso de verdade?

 

As Prediçoes de Apostasia de Prescott

Prescott não estava tão certo de sua doutrina naquela assembléia, e fez uma série de estranhas, mas 
significativas referências a tornar-se enganado por um falso Cristo:

"Agora, digo àqueles que têm estado no ministério, e que têm estado ensinando Cristo às pessoas e 
não hoje à noite não podem dizer a diferença entre a voz de Cristo e a voz do diabo, é tempo para 
pararmos e aprendermos a voz de Deus. . . . Mas ainda perguntais: 'Como conhecerão Sua voz?' 
Não vos posso dizer. . .

"Iremos tão certamente, vós e eu, a despeito de toda a luz que temos tido sob esta obra, ser 
desviados. O fato é que mudaremos líderes e não o sabemos, a menos que tenhamos o Espírito de 
Deus conosco. . . . Iremos indispor-nos contra esta obra, contra o poder de Deus." (ibid., p. 108).

Ele parecia não conhecer um meio claro de reconhecer a verdade do erro, exceto pelo que chamou 
de "o Espírito". O que ele não tornou claro foi como distinguir "o Espirito da verdade" do "espírito 
do erro":

"A promessa foi de que o espírito de verdade viria,--o Espírito de verdade, -- O ESPIRITO DE 
VERDADE. . .

"Haverá todo vento de doutrina soprando, todo esforço feito para introduzir -- não de um modo 
aberto, mas numa maneira disfarçada, numa maneira que não reconheceremos de nossa própria 
sabedoria -- princípios... para enganar se possível . . . . O esforço será feito para introduzi-las 
como verdade, e ocultá-la sob a vestimenta de verdade . . . e induzir-nos a fazer concessões com o 
erro sem o saber." (ibid., p. 459, ênfases do original).



Falando uma vez daqueles com "olhos cegados entre nós", ele declarou: "Quem sabe se isso 
significa eu ou não?" (p. 237). Finalmente ele disse à assembléia que a questão que os deparava era 
serem trasladados ou enganados pelos ardis de Satã:

"Não posso afastar-me da idéia de que esta é uma ocasião extremamente crítica conosco 
pessoalmente. . . . Parece-me que exatamente agora estamos fazendo escolhas que determinarão se 
prosseguiremos com esta obra mediante o alto clamor para ser trasladados, ou se seremos 
enganados pelos ardis de Satanás e ser deixados de fora, em trevas." (ibid., p. 386).

Eles não foram trasladados; disso estamos certos. Teriam, então, sido "enganados pelos ardis de 
Satanás?"

A década que se seguiu a essa conferência foi sombria. O fogo destruiu a sede da igreja em Battle 
Creek como um divino julgamento. O panteísmo afetava líderes destacados. E mais de dez décadas 
se desenrolaram sem termos recebido a graciosa bênção que os Céus tentaram conceder-nos em 
1888.

 

Conclusão

A sessão da Associação Geral de 1893 assinalou o próximo fim da era 1888. O Senhor retirou a 
possibilidade da chuva serôdia, bem como do alto clamor. Os irmãos da época assim o 
reconheceram, e a história tem-no demonstrado. Um falso entusiasmo enfatuou o encerramento da 
Assembléia de 1893. E Jones foi enganado.

Um mês depois (9 de abril) Ellen White escreveu-lhe da Austrália, advertindo-o contra declarações 
extremadas concernentes a fé e obras. Não foram feitas durante a assembléia, nem registradas no 
Bulletin. Ela não os havia lido, mas ouvi-as "em meu sonho". Por exilarem Ellen White e Waggoner,
a oposição virtualmente assegurou a falha conclusiva da mensagem de 1888, porque os métodos do 
dragão comprovaram-se por demais astutos e determinados para que o isolado Jones os defrontasse 
sozinho 7.

Ele havia feito o melhor que pôde. Zelosamente e em humildade havia instado com os irmãos para 
aceitarem a luz, assegurando que Deus concederia a experiência do alto clamor para a Sua glória. 
Mas tal não se daria a menos que experimentassem um genuíno arrependimento quanto a 1888, o 
que não veio a se passar.

Lemos que Calebe e Josué também estavam excessivamente entusiasmados quanto à conquista de 
Canaã, dizendo a Israel: "O Senhor está conosco: não os temais"; depois, a rebelião de Israel tornou 
impossível que o Senhor estivesse com eles naquele programa (Números 14:9).

Pouco antes da assembléia de 1893 ter-se reunido, Ellen White havia advertido o presidente da 
Associação Geral com respeito à questão de Mineápolis:

"Se Satanás pode impressionar a mente e despertar as paixões daqueles que reivindicam crer na 
verdade a . . . comprometerem-se com o lado errado, ele tem estabelecido os seus planos para 
conduzi-los numa longa jornada." (Carta O 19, 1892; ênfase acrescentada).

Ela mais tarde reconheceu que a "longa jornada" havia começado porque os propósitos de Deus 
tinham de ser alterados:



"Podemos ter que permanecer aqui neste mundo devido à insubordinação por muitos mais anos, 
como ocorreu com os filhos de Israel. . . . Mas se todos agora somente vissem e confessassem e se 
arrependessem de seu próprio curso de ação ao se apartarem da verdade de Deus para seguir 
planos humanos, então o Senhor perdoaria." (Ms. 184, 1901; Ev 696).

Aqueles que confiadamente presumem que a assembléia de 1893 assinalou "a maior vitória" da 
mensagem da justiça de Cristo não podem responder pelo caminho desviado desses "muitos mais 
anos" que agora têm-se estendido por mais de um século. É uma estranha maneira para dar-se o alto
clamor, quando deveria ter saído como fogo na palha seca.

O líder da confusão de 1893 mais tarde seguiu um rumo misterioso. G. B. Starr assim se expressou 
a A. G. Daniells:

"Certamente sabe que o Professor Prescott por alguma razão não definida nunca foi um líder 
confiável. Na Inglaterra ele se chocava com Waggoner em muitos pontos, e no falso profetizar de 
Anna Phillips mostrou falta de julgamento . . . Ele escreveu sobre panteísmo e o ensinou antes e de 
modo tão decidido quanto o Doutor Kellog. Essas não são as pegadas de um líder seguro. Este não
erra tão freqüente e constantemente." (Carta, 29 de agosto de 1919).

Na Assembléia da Associação Geral de 1950, o recém-eleito presidente empregou a mesma doutrina
ensinada por Prescott em 1893. Ele convenceu a vasta congregação em São Francisco de que 
poderiam receber o final derramamento do Espírito Santo na chuva serôdia por simplesmente 
presumir e reivindicar que a possuíam. Nenhum arrependimento pela rejeição do "início" da chuva 
serôdia era necessária, nenhuma lição de nossa história devia ser aprendida, nenhuma compreensão 
daquela "mensagem muito preciosa" que o Senhor nos enviou era necessária (cf. RH, GC Report, 
17 de julho de 1950, pp. 113-117, sermão de sábado, 15 de julho).

Com bem poucas exceções, a congregação inteira agia como ovelhas cegamente seguindo um pastor
que reiterava a mesma doutrina que Prescott ensinara em 1893. Novamente, não houve recebimento
da chuva serôdia. Isso foi mais de 40 anos atrás.

A maior parte dos dirigentes de 1950 estão agora no seu descanso, como também se dera com 
nossos dirigentes de 1893. Somos forçados a indagar -- acaso 1950 representou um progresso 
significativo com relação a 1893? Seria de bom alvitre observar que muito provavelmente poucos, 
se algum de nossos líderes de 1950, na época sabiam o que ocorrera na assembléia de 1893. Temos 
tudo a temer do futuro se nos esquecemos da maneira em que o Senhor nos tem conduzido no 
passado!

Após a assembléia de 1893, Ellen White foi despertada como nunca antes, declarando: "Mudaremos
líderes e não o saberemos". Sua preocupação parecia ser de que o inimigo operaria agora dentro da 
igreja. Os novos Canrights daí em diante realizariam um trabalho "interno":

"O fanatismo aparecerá bem em nosso meio. Enganos ocorrerão, e de tal caráter que se fosse 
possível iriam enganar os próprios eleitos. Se assinaladas incoerências e declarações enganosas 
fossem evidenciadas nessas manifestações, as palavras dos lábios do Grande Mestre não se fariam 
necessárias. . . .

"O Espírito Santo de Deus somente pode criar um entusiasmo saudável." (2 SM 16; 1894).

O curso da assembléia de 1893 revela a possibilidade de alguém pregar a respeito do Espírito Santo 
sem entendê-Lo ou reconhecê-Lo, ou mesmo enquanto a Ele resiste.



Ser-nos-ia bom orar: "Senhor, serei eu?"

 

___________________

1. Para evidência concernente a um voto tomado na Assembléia da Associação Geral de 1888 para 
rejeitar a mensagem trazida por Jones e Waggoner, ver capítulo 14.

2. Esta é evidência de que sua teologia concernente à relação de fé e obras estava correta. Ele nunca
expressou qualquer idéia denegrindo as obras, até o ponto em que há registro de seus sermões.

3. Ver Encyclopedia Britannica, 1968, Vol. 9, pp. 169, 170; The Christian Secret of a Happy Life, 
copyright de 1888 por Fleming H. Revell, pp. 80, 81, 87. Muito do que se dá em nossas atuais 
apresentações populares de justificação pela fé deriva do conceito de Smith e seu livro tem sido 
freqüentemente recomendado a nossa juventude como sendo de auxílio e muito bom. Vastamente 
publicado até os dias presentes, trata-se, na verdade, de uma contrafação de Steps do Christ 
[Caminho a Cristo], e da mensagem de 1888.

4. Ver William Warren Prescott: Seventh-day Adventist Educator [William Warren Prescott: 
Educador adventista do sétimo dia], dissertação doutoral por Gilbert Murray Valentine, Andrews 
University, 1982, pp. 81, 82, 143: "Parece que sua reação natural às discussões teológicas [de 1888] 
foi tentar manter uma posição neutra conquanto sentisse um forte impulso para o lado de Urias 
Smith e G. I. Butler, a ambos dos quais sentia um senso de lealdade e obrigação. Ele também sentia-
se incomodado pelo estilo provocativo e algo rude de Jones, tendo contra ele preconceito. . . . [e 
havia sido] partícipe de ações destinadas a impedir que A. T. Jones pregasse no Tabernáculo e para 
restringir seu magistério no colégio àquilo que havia sido previamente ensinado pela denominação".

5. Observar que Waggoner também, desde o início de seu interesse por justificação pela fé, 
claramente entendeu a concepção de culpa e arrependimento coletivos. Cf. sua carta a M. C. 
Wilcox, 16 de maio de 1916, onde se refere a sua experiência de lampejo interior de 1882.

6. Comparar GCB 1893 pp. 279, 459, com FE 220-230.

7. Cf. observações de Ellen White quanto à contínua oposição de Butler e Smith, impondo uma 
carga sobre Jones que o Senhor nunca intencionou que levasse. Carta H-27, 1894.

10. Por Que Jones e Waggoner Perderam o 
Rumo
  
Um dos grandes mistérios na história adventista do sétimo dia é o fracasso posterior de A. T. Jones e E. J. Waggoner. O 
entendimento costumeiro de tal fracasso é de que as tendências básicas nessa direção existem em caráter desde o início 
da ligação de uma pessoa com a Igreja. Tal é o pensamento expresso pelo apóstolo João:

"Eles saíram de nosso meio, entretanto não eram dos nossos; porque, se tivessem sido dos nossos, teriam permanecido 
conosco; todavia, eles se foram para que ficasse manifesto que nenhum deles é dos nossos." (1 João 2:19).



Este princípio parece ter-se aplicado ao caso de D. M. Canright. Muito antes de nos ter deixado ele, espiritualmente 
falando, não era "dos nossos". Ele reprimia suas dúvidas íntimas de tempos em tempos com confissões abjetas, mas as 
dúvidas nunca eram erradicadas. A história em detalhe é narrada em Testimonies [Testemunhos] (Vol. 5, pp. 516-20, 
571-3, 621-28).

Uma séria questão prevalece hoje com respeito a Jones e Waggoner. Eram eles cristãos genuínos mesmo em 
Mineápolis? Como puderam ter sido verdadeiros naquela época para depois perderem o rumo? O The Fruitage of 
Spiritual Gifts [Os frutos dos dons espirituais] expressa o ponto de vista popular de que eles eram radicais, extremados, 
estando em erro mesmo em Mineápolis, esperando somente por uma chance para saírem fora da pista: 

"[Ao tempo da Assembléia de Mineápolis] alguns estavam fortemente inclinados a tomar posições radicais, como se 
fosse um sinal de força ser extremado. A Sra. White . . . mesma parecia ter um sentimento de que os dois homens que 
eram tão destacados na época poderiam mais tarde ser desviados por suas posições extremadas." (p. 232). 

Contudo, um julgamento inspirado declara que eles eram corretos e verdadeiros ao tempo da assembléia de Mineápolis: 

"O Senhor em Sua grande misericórdia enviou uma mensagem muitíssimo preciosa a Seu povo mediante os pastores 
Waggoner e Jones. . . . 

"Deus concedeu a Seus mensageiros exatamente aquilo de que o povo necessita." (TM 91, 95). 

"Deus está apresentando às mentes dos homens divinamente designados gemas preciosas de verdade, apropriadas para
o nosso tempo." (Ms 8a, 1888; Olson, p. 279). 

"Deus havia enviado esses jovens para trazerem uma mensagem especial." (Ms. S24, 1892). 

Como poderiam tais palavras ser escritas sobre homens que eram "radicais" ou "extremados"? 

O fato de que Jones e Waggoner por fim falharam não significa que "não eram dos nossos". Mas o fracasso posterior 
deles é interpretado de molde a lançar uma sombra sobre a mensagem que transmitiram em 1888, ficando implícito que 
a mensagem é que os fez desviarem-se do caminho. 

Essa é a principal razão por que alguns dizem que temem estudar essa mensagem. Assim, até nossos dias, a oposição 
levantada em Mineápolis é sutilmente justificada, e a mensagem e mensageiros enviados pelos céus são sutilmente 
desprezados. Tal foi a idéia perigosa que Ellen White declarou que se desenvolveria entre nós caso eles mais tarde 

perdessem o rumo. 

Uma Providência Misteriosa 

Defrontamos aqui com um problema singular. Dois fenômenos são evidentes: (a) Uma mente-mestre de iniqüidade se 
regozija nessa rejeição aparentemente conclusiva da mensagem. (b) O próprio Senhor misteriosamente permite que essa
tragédia seja uma pedra de tropeço a todos que desejam alguma razão para rejeitar a realidade da mensagem da chuva 
serôdia. 

A pergunta especialmente difícil é por que deveria Deus escolher como mensageiros especiais aqueles que mais tarde se
tornariam desviados da fé? Por que permitiria Ele que os portadores de Sua mensagem tão duramente contestada se 
transviassem quando a apostasia deles apenas confirmaria a oposição a ela? Algo profundamente significativo está 
envolvido nessa história paradoxal. Os passos de Deus podem ser misteriosos, mas isso não é razão para devermos 
descuidosamente deixar de entender sua estranha providência. 

Supor que o Senhor cometeu um erro estratégico ao escolher Jones e Waggoner é impensável, pois Ele nunca erra em 
Seu conselho. Supor que fez homens louvarem-nO contra sua própria vontade é também impensável, pois é evidente 
que ambos eram cristãos sinceros, zelosos, de mente humilde quando usados pelo Senhor. Eles não foram "movidos de 
ganância, [e] se precipitaram no erro de Balaão" por amor "ao prêmio da injustiça" (Judas 11; 2 Pedro 2:15), nem havia 
indício de desonestidade evidente no ministério deles. 

A evidência inspirada sugere uma resposta a nossas perguntas, e indica que: 

(1) Jones e Waggoner não foram "desviados" por quaisquer "pontos de vista extremados" concernentes à justiça de 
Cristo, mas foram afastados pela persistente e irrazoável oposição dos irmãos aos quais Deus enviou para serem 
iluminados. 



(2) Ellen White reconheceu a seriedade da oposição a eles pessoalmente e a sua mensagem, e atribuiu a culpa derradeira
pelo ulterior fracasso dos dois "em grande medida" aos irmãos oponentes. 

(3) O Senhor permitiu que o triste episódio tivesse lugar como um teste aos irmãos oponentes; e a derrocada dos 
mensageiros de 1888 teve o efeito de confirmar o "nós" num estado de virtual descrença. Foi um exemplo do que Paulo 
chama "a operação do erro", que Deus "manda" (permite) "para darem crédito à mentira, a fim de serem julgados todos 
quantos não deram crédito à verdade"; antes, pelo contrário, deleitaram-se com a injustiça" (2 Tessalonicenses 2: 11, 
12). 

Parece até que Deus é um tipo de Cavalheiro que aparentemente sai de Seu caminho para propiciar-nos ganchos em que
dependurar nossas dúvidas, se as desejarmos. Ele não deseja que qualquer de nós receba a chuva serôdia a menos que 
tenhamos plenamente nos comprometido de coração com Ele e Sua verdade. De algum modo o Seu caráter de ciúmes 
está aqui envolvido. Quem quer que recue da bênção pela mínima desculpa tem ampla oportunidade para fazê-lo. Mas, 
oh, como essa pode ser uma bondade severa! 

(4) Os resultados práticos do juízo investigativo requererão que a igreja remanescente, antes da ocasião da vitória final, 
chegue a ver a verdade da mensagem e sua história e reconheça a obra de Jones e Waggoner de 1888-96 em seu 

verdadeiro valor, o "começo" da chuva serôdia e do alto clamor. 

A Natureza Profundamente Arraigada da Oposição 

Criticar os mensageiros impunha sobre eles uma carga muito mais pesada de levar do que a oposição normal. 

"Seja qual for o curso que o mensageiro persiga, será objetável aos opositores da verdade; e eles capitalizarão sobre 
cada defeito em maneiras, costumes, ou caráter de seus advogados." (RH, 18 de outubro de 1892). 

"Alguns de nossos irmãos . . . cheios de ciúmes e maus sentimentos, . . . estão sempre prontos a mostrar em exatamente 
o que diferem dos pastores Jones ou Waggoner." (Carta S24, 1892). 

Os dois homens falavam positiva e vigorosamente. Agudas percepções da verdade freqüentemente levam os que são 
"simplesmente homens" a falarem dessa maneira. Mas isso era ofensivo à natureza humana que estava em busca de 
desculpas para rejeitar a mensagem: 

"Que nenhuma alma se queixe dos servos de Deus que vieram a eles com uma mensagem enviada do céu. Não mais 
encontrem falhas neles, dizendo: "Eles são por demais positivos; falam muito vigorosamente". Eles podem falar 
vigorosamente; mas não é isso necessário? . . . 

"Ministros, não desonreis o vosso Deus e ofendais o Seu Espírito Santo, por lançardes reflexões sobre os meios e 
maneiras dos homens que Ele escolheu. . . . Ele vê o temperamento dos homens que escolheu. Ele sabe que ninguém, 
senão homens zelosos, firmes, determinados, de fortes sentimentos verão essa obra em sua importância vital, e 
aplicarão essa firmeza e decisão em seu testemunho a fim de romperem as barreiras de Satanás." (TM 410-413). 

O próprio Senhor havia revestido os Seus mensageiros especiais com evidências de autoridade, "credenciais celestes". 
Eles perderam de vista o eu em seu amor por Cristo e Sua mensagem especial. O eu ainda não crucificado em outros foi
afetado: 

"Se os raios de luz que brilharam em Mineápolis fossem permitidos exercer o seu poder convincente sobre os que 
tomaram posição contra a luz, . . . teriam recebido as mais ricas bênçãos, desapontados pelo inimigo, e permanecido 
como homens fiéis, leais a suas convicções. Eles teriam tido uma rica experiência; mas o eu disse: Não. O eu não devia
ser recusado; o eu lutou pelo senhorio." (Carta O 19, 1892). 

Assim, o princípio subjacente a essa rejeição da verdade é o que os judeus demonstraram em sua rejeição de Cristo. 
Caifás considerou a Cristo como seu rival; ele sentiu ciúme pessoal dEle (DA 704). Entremeado com esse ciúme 
dAquele que parecia um mero homem, Caifás estava expressando a inimizade do coração natural contra Deus e Sua 
justiça. Semelhantemente, em Mineápolis, a personalidade de Jones e Waggoner tornaram-se a pedra de tropeço visível 
e consciente para a invisível e inconsciente rejeição de Cristo, a Palavra. Isto é evidente, como segue: 

"Homens professando santidade têm desprezado a Cristo na pessoa de Seus mensageiros. Semelhantemente aos judeus,
eles rejeitam a mensagem de Deus. Os judeus perguntavam a respeito de Cristo: "Quem é este? Não é o filho de José?"
Ele não era o Cristo que o judeus buscavam. Assim, hoje as agências que Deus envia não são o que os homens têm 
buscado." (FE 472). 



A Carga Pessoal Que Jones e Waggoner Suportavam 

Poucos têm apreciado o efeito que a oposição inevitavelmente teve sobre os jovens mensageiros. Eles sabiam que a 
mensagem da justiça de Cristo era de Deus. Sabiam que haviam sido designados pelo Espírito de Deus para falarem 
ousadamente em sua defesa. E não podiam estar cegos ao fato óbvio de que uma resistência bastante determinada 
àquela mensagem era a reação da liderança da única Igreja remanescente verdadeira que deve triunfar por fim. 

Eles sabiam que a mensagem era o começo do alto clamor, que devia propagar-se como "fogo na palha seca". Sabiam 
que havia chegado o tempo para a conclusão da obra, quando inteligências celestes estavam observando com profundo 
interesse o desenrolar dos acontecimentos. Sabiam mais que estavam vivendo no tempo da purificação do santuário 
quando, como nunca, a descrença e falhas da velha Jerusalém não mais deveriam ser repetidas. Nunca um ponto mais 
culminante se dera; nunca os céus concederam maiores evidências em vindicação de uma mensagem especial. 

Mas, para sua grande surpresa, nunca a história houvera registrado uma mais vergonhosa falha humana em prevalecer-
se de uma oportunidade de caráter celestial. Parecia aos jovens mensageiros como sendo o final e completo fracasso do 
povo de Deus em crer e entrar em Seu repouso. O que possivelmente poderia vir adiante? 

Lutero não passou por mais duro revés, em comparação. Quando perseguido por Roma, tudo quanto tinha a fazer era ler
as profecias de Daniel e Apocalipse e reconhecer o papado como o pequeno chifre e a besta. Isso o fazia sentir-se bem, 
mesmo ao ponto de reunir coragem para queimar a bula papal. Mas Jones e Waggoner não puderam encontrar conforto 
ao seu coração. A profecia não indicava uma oitava igreja para suceder a Laodicéia. A possibilidade de o povo de Deus 
atrasar o Seu programa por um século ou mais parecia além da compreensão deles. 

Deve ser dito para seu crédito que Jones e Waggoner não renunciaram à fé no Deus de Israel. Eles nunca se tornaram 
infiéis ou agnósticos ou ateus. Nunca renunciaram ao sábado ou a sua dedicação de toda a vida a Cristo. No clima de 
hoje de assistência à Igreja eles seriam ainda membros em condição regular. O pecado deles foi que perderam a fé na 
corporação da Igreja e sua liderança. Eles não confiaram no arrependimento denominacional. Chegaram a duvidar da 
natureza humana; daí se explica a amargura e fracassos de sua própria natureza humana. O inimigo nos pressionará 
severamente a repetirmos o fracasso deles. Mas não temos que submeter-nos! 

Os pequenos arbustos no vale, inclinando-se sob os ventos do zefir que ocasionalmente agitam seu tranqüilo ambiente, 
fariam bem em abster-se de comentários críticos quando os portentosos carvalhos no topo da montanha desabam sob a 
fúria esmagadora da tempestade. Permitamos que Deus fale quando declara verdadeiramente que não houve desculpa 
para o fracasso de Jones e Waggoner; sejamos vagarosos no falar, quando reconhecemos que "nós" em grande 
proporção fomos a causa disso. 

C. S. Lewis nada sabia da nossa experiência de 1888, mas fez um comentário profundo em suas Reflexões nos Salmos: 

"Tal como o resultado natural de lançar um fósforo aceso numa pilha de rebarbas de madeira é produzir um incêndio,   
. . . assim o resultado natural de enganar um homem, ou "mantê-lo por baixo" ou negligenciá-lo é despertar 
ressentimento; isto é, impor sobre ele a tentação de tornar-se o que os salmistas eram quando escreveram as passagens
condenatórias. Ele pode ter êxito em resistir à tentação; ou não. . . . Se esse pecado o corrompe inteiramente, tenho-o 
em certo sentido degenerado ou seduzido. Eu fui o tentador." (p. 24). 

Ellen White sentiu agudamente o peso que eles levavam. Em 1892 escreveu ao presidente da Associação Geral com 
respeito a eles: 

"Gostaria que todos vissem que o mesmo espírito que recusou aceitar a Cristo, a luz que dispersaria a escuridão 
moral, está longe de ser extinta nesta época. . . . 

"Alguns podem dizer, 'Eu não odeio o meu irmão; eu não sou tão mau assim'. Mas quão pouco compreendem o seu 
próprio coração. Podem julgar que têm zelo por Deus em seus sentimentos contra o seu irmão se suas idéias parecem, 
de qualquer modo, conflitar-se com as deles; sentimentos são trazidos à superfície que não têm qualquer relação com o
amor. . . . Eles poderiam estar em condição de ponta de espadas com os seus irmãos, como também não, mas ainda 
estarem trazendo uma mensagem de Deus ao povo. . . . 

"Eles   . . . [crêem] que estão certos em sua amargura ou sentimento contra seus irmãos. Irá o mensageiro do Senhor 
suportar a pressão que lhe é anteposta? Se assim for, é porque Deus o insta em Sua força, e vindica a verdade de que é 
enviado de Deus. . . . 



"Deverão os mensageiros do Senhor, após se posicionarem valorosamente pela verdade por um tempo, cair sob 
tentação e desonrar Aquele que lhes deu sua obra, será isso prova de que a mensagem não é verdadeira? Não . . . O 
pecado da parte do mensageiro de Deus causaria o regozijo de Satanás, e aqueles que têm rejeitado a mensagem e o 
mensageiro triunfariam; mas isso não levaria absolutamente a inocentar os homens que são culpados de rejeitar a 
mensagem de Deus. . . 

"Tenho profunda tristeza de coração porque tenho visto quão prontamente uma palavra ou ação dos pastores Jones ou 
Waggoner é criticada. Quão prontamente muitas mentes passam por alto todo o bem feito por eles nos poucos anos 
passados, e não vêem evidência de que Deus está operando através dessas instrumentalidades. Eles caçam algo para 
condenar, e a atitude deles para com esses irmãos que estão zelosamente empenhados em realizar uma boa obra 
mostra que sentimentos de inimizade e amargura estão no coração." (Carta O19, 1892). 

Por volta da mesma época ela escreveu a Urias Smith indicando que eles (Jones e Waggoner) poderiam não ser fortes 
suficientemente para suportar a tensão e pressão levantada contra eles: 

"É bem possível que os pastores Jones ou Waggoner sejam dominados pelas tentações do inimigo; mas se o forem, isso 
não provaria que não dispunham de qualquer mensagem de Deus, ou que a obra que haviam realizado foi toda um 
equívoco. Caso isso se dê, quantos tomariam essa posição e entrariam num engano fatal por causa de não estarem sob 
o controle do Espírito de Deus. . . . Essa é a posição mesma que muitos tomariam se qualquer desses homens devesse 
cair, e eu oro para que esses homens sobre os quais Deus depôs a carga de uma obra solene, possam ser capazes de 
dar à trombeta o sonido certo, e honrem a Deus em cada etapa, e que o seu caminho a cada passo possa ser mais e 
mais brilhante até o fim do tempo." (Carta S24, 1892; ênfase acrescentada). 

Essa informação lança muita luz sobre a tragédia de Jones e Waggoner: 

(1) Eles sofreram definido ódio dos irmãos. Irmãos estavam ansiosamente criticando "uma palavra ou ação", caçando 
coisas para condenar. Havia uma atitude subjetiva de inimizade, amargura e suspeição até em 1892, após as confissões 
terem sido feitas. 

(2) Os irmãos opositores ingenuamente pensavam que a atitude deles era de zelo por Deus, contudo era "exatamente o 
mesmo espírito que recusou aceitar a Cristo". 

(3) A oposição fez-se uma tentação muito difícil e dominante aos jovens mensageiros. 

(4) O resultado trágico confirmou os irmãos oponentes em sua recusa da mensagem. 

(5) O fato de perderem os mensageiros o seu rumo foi um "triunfo" para os irmãos opositores, e, é triste dizer, para 
Satanás. Esse acontecimento, portanto, tornou-se evidência conclusiva de que os irmãos oponentes não se haviam 
arrependido verdadeiramente do pecado de Mineápolis. O "triunfo" deles constituiria o seu "engano fatal". 

Assim, o fracasso dos mensageiros tenderia a confirmar em impenitência os líderes, pastores, administradores e 
acadêmicos adventistas do sétimo dia. Até o presente, o fracasso final dos mensageiros é freqüentemente citado como 
evidência de que a mensagem de 1888 deve ser de algum modo perigosa. Esse foi exatamente o propósito de Satanás, e 
cumpre  a  predição  de Ellen White à risca. 

(6) O êxito das orações de Ellen White de que os dois irmãos suportassem o teste dependeria da atitude que os irmãos 
opositores tomassem de 1892 em diante. 

Poucos meses depois, ela escreveu aos delegados da Associação Geral em assembléia sobre a verdadeira causa do 
possível tropeço dos mensageiros: 

"Não é a inspiração do céu que leva alguém a ser suspeito, buscando uma oportunidade e ansiosamente se valendo 
dela para provar que aqueles irmãos que diferem de nós em algumas interpretações das Escrituras não estão firmes na 
fé. Há perigo de que essa atitude produzirá os próprios resultados presumidos; e em grande medi  da a culpa recairá   
sobre os que estão em busca do mal. . . . 

"A oposição em nossas próprias fileiras tem imposto sobre os mensageiros do Senhor uma tarefa laboriosa e probante 
à alma; pois eles têm tido que defrontar dificuldades e obstáculos que não precisavam ter existido. . . . O amor e a 
confiança constituem uma força moral que teria unido nossas igrejas, e assegurado harmonia de ação; mas a frieza e 
desconfiança tem causado desunião que nos tem exaurido as forças." (Carta, 6 de janeiro de 1893; GCB 
1893, pp. 419-421). 



Foi essa "tarefa laboriosa e probante à alma", "suspeição", "caça a algo para condenar", "dureza de alguns e oposição de
outros", valendo-se de átomos para provar que não estavam "firmados na fé" que produziram os "próprios resultados" 
preditos--o fracasso deles. A palavra apropriada, honesta e inspirada para a oposição era "perseguição": 

"Devemos ser o último povo sobre a terra a acatar no mais ínfimo grau o espírito de perseguição contra aqueles que 
estão portando a mensagem de Deus ao mundo. Esse é o aspecto mais terrível de falta de semelhança a Cristo que tem-
se manifestado entre nós desde o encontro de Mineápolis." (GCB 1893, p. 184). 

Contudo, o sofrimento da perseguição não eram desculpa para que Jones e Waggoner perdessem o rumo. 

Qual Foi o Problema de A. T. Jones? 

Uma carta isolada de Ellen White a Jones em 1893 é com freqüencia citada como evidência de que sua mensagem era 
extremada. Fora de contexto, essa carta deixa em algumas mentes a impressão de que a sua mensagem de justificação 
pela fé era desequilibrada. Mas a carta deve ser lida no contexto. 

Ellen White nunca publicou a carta durante o seu tempo de vida. Se ela tivesse crido que a mensagem de Jones fosse 
extremada ou desequilibrada, não teria hesitado em publicá-la em seus Testimonies. 

Escrevendo da distante Austrália, ela diz a Jones que ouvira algo em seu "sonho". Ela não a havia lido em nenhuma 
publicação. Jones tinha uma tendência, quando submetido a persistente oposição, de exagerar o seu caso, e a carta 
cortava a tendência na base. Ele tirou vantagem de seu conselho, que aceitou com humildade. A carta declarava que os 
seus pontos de vista a respeito de justificação pela fé eram corretos, pois "consideras em realidade esses assuntos como 
eu o faço", e  cita as suas posições como "nossa posição": 

"Em meu sonho estiveste apresentando o assunto da fé e da justiça imputada de Cristo pela fé. Repetiste várias vezes 
que as obras de nada valem, que não havia condições. A questão foi apresentada de molde a tornar algumas mentes 
confusas. . . . Declaras essa questão de modo muito vigoroso. . . . Sei o que queres dizer, mas deixas uma impressão 
errada sobre muitas mentes. . . . 

"Na verdade consideras em realidade esses assuntos como eu o faço, contudo tornas esses assuntos, através de tuas 
expressões, confusas às mentes. . . .   Essas declarações vigorosas com respeito às obras nunca tornam nossa posição 
mais forte. As expressões enfraquecem nossa posição, pois há muitos que te considerarão um extremista, e perderão as 
ricas lições que tens para eles sobre os assuntos mesmos que carecem de conhecer. . . Não coloques nenhum 
pedregulho para uma alma que seja fraca na fé tropeçar, com apresentações ou expressões exageradas. . . . Lembra-te 
que há alguns cujos olhos estão intensamente fixados sobre ti, esperando que ultrapasses a marca, tropeces e caias." 
(Carta 44, 1893, 9 de abril; 1 SM 377-79). 

Cuidadosa busca nos volumosos escritos e sermões de Jones deixam de produzir seja um só exemplo de que tenha dito 
que as "obras de nada valem", ou algo de natureza semelhantemente extrema sobre o assunto. Esperaríamos encontrar 
algum exemplo de uma declaração insensata sobre fé e obras em seus vinte e quatro sermões na assembléia de 1893 que
se encerrou pouco antes de ela ter escrito essa carta; mas encontramos apenas o oposto--vigorosas expressões indicando 
um equilíbrio apropriado entre  fé e obras, sustentando obras como não somente necessárias, mas como frutos de 
genuína fé em Cristo. 

Ao final da assembléia de 1893, Jones foi transviado pela influência de Prescott à fanática presunção de que o alto 
clamor não poderia ser impedido. Isso preparou o terreno para o fanatismo de Anna Rice Phillips. 

A carta de Ellen White veio a tempo para incentivá-lo a ser cuidadoso, e ele foi cauteloso. Seu endosso por demais 
entusiástico ao seu ministério foi escrito após sua carta de 9 de abril de 1893, porque ele humildemente se arrependeu 
de seu temporário escorregão.1 

Nenhum Pecado É Jamais Escusável 

                

Foi um pecado de impaciência de mente ou mau temperamento do coração que finalmente encerraram o ministério de 
Jones e Waggoner. Mas a experiência de Moisés nos limites de Canaã ilustra o que se deu com eles. O seu pecado foi 
igualmente inescusável e teve que morrer por causa dele, um pecado de impaciência com Israel. Passional e 
impacientemente ele os chamou de "rebeldes", um fato verdadeiro, conquanto o seu espírito não fosse: 



"Assim o povo teve ocasião de questionar se a sua atitude passada havia estado sob a direção de Deus, e a desculpar 
seus próprios pecados. Moisés, tanto quanto eles, havia ofendido a Deus. As ações dele, diziam, haviam desde o início 
sido abertas a crítica e censura. Agora haviam achado o pretexto que desejavam para rejeitarem todas as reprovações 
que Deus lhes havia mandado mediante o Seu servo." (PP 417). 

Não tivessem Jones e Waggoner coberto seus nomes com desgraça, nós de uma geração posterior  provavelmente lhes 
atribuiríamos quase que um respeito idólatra. "Muitos que se têm indisposto a dar ouvidos aos conselhos de Moisés 
enquanto ele estava com eles, teriam estado em perigo de cometer idolatria sobre o seu corpo sem vida, caso 
conhecessem o local de sua sepultura" (ibid., pp. 477, 478). A verdade e lógica da posição de Jones e Waggoner eram 
tão esmagadoras que não muito depois de 1888 muitos começaram a reconhecê-lo. Mas a chuva serôdia teve que ser 
postergada até uma futura geração. Agora os mensageiros devem estar secretamente "sepultados"--isso é, toda ocasião 
para idolatria deve ser removida da parte das gerações não nascidas que ainda haverão de vir. Que melhor método de 
"sepultamento" do que permitir que os mensageiros percam o seu rumo em desgraça? 

É freqüentemente dito que seus numerosos compromissos de falar após 1888 indicam aceitação oficial de sua 
mensagem. Mas essa é uma dedução equivocada. Vários fatores precisam ser observados: (1) membros leigos e anciãos 
locais (que acolhiam a mensagem) tinham mais força em conseguir compromissos de oradores do que atualmente; (2) a 
influência de Ellen White virtualmente requeria a atenção que receberam de audiências durante as sessões da 
Associação Geral; (3) seus compromissos para falar quando sua mensagem não era bem acolhida a muitos líderes 
impunha-lhes uma pesada carga emocional. Um exemplo disso é a prevalecente atitude na assembléia de 1893 como 
evidenciado no Bulletin. 

Não obstante, muitos que haviam rejeitado a mensagem deles quando estavam certos, ansiosamente os seguiram quando
estavam abalados na fé. Isso tornou o problema maior. Em 1912 um ex-presidente da Associação Geral escreveu a 
respeito deles: 

"Quando a mensagem de justificação pela fé começou a ser pregada nesta denominação,2 o inimigo ficou 
profundamente agitado, e fez um grande esforço para deter sua difusão. Falhando nisso, mudou seu plano de oposição 
para um método que prometia maior êxito. Esse plano foi prender a mente das pessoas com os instrumentos que o 
Senhor havia chamado a proclamar a mensagem, ao ponto desses homens serem considerados oráculos de Deus, e a fé
das pessoas se tornaria centralizada neles, em lugar de sê-lo em Jesus Cristo, o autor da mensagem. Foi percebido 
pelo inimigo que o louvor e bajulação das pessoas inflariam o ego desses homens tanto que eles chegariam a sentir 
que suas opiniões e juízos deveriam prevalecer em todas as questões pertinentes tanto às Escrituras, como à 
administração da obra do Senhor sobre a terra." (G. A. Irwin, RH, 4 de julho de 1912). 

Ellen White insistia em que a perseguição descaridosa que sofreram foi a causa primária do tropeço deles. Isso os 
separava do amor e confiança de seus irmãos, de que necessitavam. O estrago causado pela adulação insensata tornou-
se secundária. 

Considerando a natureza da mensagem que portavam, essa causa dupla poderia somente prejudicar suas faculdades 
espirituais. Se eles pudessem ter recebido maior luz de modo a suportarem até que viesse a vitória, teriam defrontado o 
mundo na força que aqueles que devem finalizar a obra de Deus sobre a terra devem possuir. Mas luz e poder adicionais
tinham que ser eliminados após a rejeição da mensagem. Waggoner tinha estado exilado na Inglaterra, e ambos tinham 
que atuar sem a ajuda de Ellen White. Eles conheceram somente o "começo" da luz da chuva serôdia, e isso não foi 
suficiente para a perfeita santificação, mesmo a corações honestos. (Não é suficiente para nós hoje!) 

Como Homens Bons Podem Perder o Seu Rumo 

Nossa história oferece evidência adicional de como "aqueles que . . . rejeitaram a mensagem e o mensageiro 
triunfariam" (Carta O19, 1892). O presidente da Associação Geral em 1888, G. I. Butler, foi um dos principais 
rejeitadores iniciais. Ele era um bom homem com um vigoroso e másculo dom de liderança executiva, mas o problema 
com que tinha de lidar não tinha precedentes. Nenhum ex-presidente tinha sido confrontado pelo começo da chuva 
serôdia e alto clamor! Ellen White tentou auxiliá-lo: 

"Refere-te a tua posição como Presidente da Associação Geral, como se isso justificasse as tuas atitudes. . . . Não tens   
o direito de ferir os sentimentos de teus irmãos. Falas-lhes numa maneira que não posso sancionar. . . . Chamas os 
irmãos Jones e Waggoner de franguinhos." (Carta 21, 1888). 



Dada a enfermidade de sua esposa, o Pastor Butler se retirou por alguns anos após 1888 para uma fazenda solitária na 
Flórida. Finalmente ele confessou suas atitudes erradas e retornou a posições de alta responsabilidade. O Senhor aceitou
seus labores posteriores, como foi o caso com Urias Smith. Mas a oportunidade áurea de proclamar a chuva serôdia e a 
mensagem do alto clamor foi conclusivamente perdida para ambos. 

Um exemplo patético de como a oposição de Butler finalmente "obteve a supremacia" (frase de A. T. Jones) é 
encontrada no Bulletin da Associação Geral de 1903. Durante essa assembléia Jones e Waggoner permaneceram com 
uma minoria que se sentia constrangida por sua consciência em opor-se à revisão da constituição de 1901. Em seu ponto
de vista, a revisão de 1903 era um passo atrás dos princípios de reforma de 1901. O estarem certos ou errados em sua 
convição não nos diz respeito discutir nestas alturas, mas eles indubitavelmente eram sinceros em mantê-las. Ao 
arrastar-se o debate, "vozes" pediam que o "Pastor Butler" falasse. 

Sete vezes ele saiu do assunto para declarar como amava os "queridos" irmãos Jones e Waggoner; mas o Bulletin revela 
que continuou representando mal a real posição deles mesmo em face de suas intervenções de protesto verbal. Depois 
ele os colocou em ridículo público (pp. 145-164). 

Eles haviam dito na assembléia que "o povo de Deus deve estar sob Ele, e Ele somente. Há um Pastor, e Ele tem um 
rebanho", e que primariamente "a comissão deve pertencer a Jesus Cristo, e servir a Cristo, e deixar o outro homem 
sozinho, e deixá-lo pregar o evangelho que Cristo concede". O irmão Butler interpretou isso como sendo uma opinião 
pela abolição de toda organização, e injustamente comparou a posição deles aos fanáticos anarquistas contra os quais se 
haviam batidos os pioneiros: 

"Esses caros irmãos não conhecem as dificuldades que tínhamos antes da organização. . . . 

"Agora, parece-me que se algumas dessas coisas são levadas avante segundo alguns dos bons irmãos têm falado, 
traria por fim em resultado, se plenamente cumprido, apenas o mesmo estado de desorganização em que iniciamos, em 
primeiro lugar. . . . Não desejo dizer nada agora para ferir os sentimentos do irmão Jones, pois amo muito o irmão 
Jones." (GCB 1903, pp. 146-163). 

Na assembléia de 1901 Ellen White havia enfaticamente advertido contra o "poder imperial em nossas fileiras para 
controlar esse ou aquele ramo da obra" (GCB 1901, pp. 25, 26). Essa foi a principal razão por que por anos ela estivera 
apelando por reorganização e reforma. A tendência de restringir os obreiros havia sido um aspecto notável da 
presidência anterior do Pastor Butler (cf. TM 297-300). Foi especialmente proeminente na era 1886-1888. Suas 
repreensões a ele são agora bem conhecidas. Em 1903 ela declarou: "O poder imperial anteriormente revelado na 
Associação Geral de Battle Creek não deve perpetuar-se" (8T 233). Contudo, o Pastor Butler publicamente contradiz 
essas declarações, negando que fosse mesmo possível que qualquer "poder imperial" ocorresse na presidência da 
Associação Geral: 

"Perdoareis um dos veteranos, que tem estado na Obra por tantos anos, e que tem tido a presidência da Associação 
Geral por treze mandatos, por dizer que não consegue ver que algo de um poder imperial possa ser ali indicado. Não 
creio que possa. . . . Eu tenho treze mandatos. . . . Eu lamentaria muito em crer que houvesse qualquer poder imperial 
nisso. . . . Conquanto eu esteja à frente do trabalho por treze mandatos, nunca fui reprovado por qualquer dessas 
coisas, quanto possa lembrar-me." (GCB 1903, p. 163). 

Nós humanos temos uma tendência de esquecer-nos! 

Apanhado no espírito de discussão, o Pastor J. N. Loughborough fez um discurso dando respaldo ao do Pastor Butler. 
Ele também falou desdenhosamente das convicções minoritárias de Waggoner e Jones. 

Eles de fato não se tinham oposto aos verdadeiros princípios de organização em sua posição em 1903, conquanto 
possam ter tido alguma responsabilidade pelo estado a que chegamos no final do século vinte quando é tão difícil para 
homens e mulheres em comissões permanecerem sozinhos por Cristo contra forte pressão de grupo e temor de dispensa.

Mas o pensamento de comissões primeiro de tudo submeter-se a Cristo e zelosamente buscar a direção do Senhor, e 
lembrar-se que somos todos irmãos, parecia para alguns uma razão estranha para temerem tanto a Butler quanto a 
Loughborough. Loughborough acrescentou: 

"Esses irmãos dizem que não se propõem a desmontar a organização. Bem, não julgo que tenham isso em mente, mas 
parece-me que, afinal de contas, você chega ao ponto de não ter nenhuma constituição ou ordem inteiramente. 'Afinal 
de contas', eles diziam nos dias primitivos, 'somos todos irmãos. Se buscarmos ao Senhor, Ele nos guiará'". (p. 164). 



Era isso uma faca enfiada em suas costas? Jones e Waggoner poderiam ser perdoados por julgarem que o fosse. Antes, 
pateticamente Jones ergueu-se nesse ponto para fazer um apelo aos delegados. Isso pode ter marcado uma ferida que 
nunca foi curada: 

"Gostaria de fazer um pedido agora a toda a delegação e todas as pessoas que lêem o "Bulletin". Quando esses 
discursos forem impressos, por favor considerem o dos irmãos Waggoner e [P. T.] Magan e depois o meu; leiam-nos 
com bastante atenção, e se puderem encontrar qualquer coisa em um deles que se choca com a organização seja em 
que sentido for, marquem isso e nos mandem a fim de que possamos nos arrepender de tal." (idem). 

                

O desafio de Jones ficou de pé então e permanece até hoje. Ele e Waggoner tinham feito um apelo para uma submissão 
a Cristo e ao Espírito Santo, que julgavam que estava em harmonia com a mensagem de 1888, uma submissão que 
tornaria possível a direção do Senhor na conclusão de Sua obra em todo o mundo. Eles não se opunham a organização; 
o que desejavam ver era a organização submissa a Cristo para a conclusão da comissão evangélica. Desejavam que 
Cristo fosse reconhecido como o verdadeiro Cabeça da Igreja, em controle de sua organização. 

Eles foram mal compreendidos e mal representados. Butler teve a última palavra; ele "triunfou", para usar a expressão 
de Ellen White. Algo levou ele e a Loughborough a ignorar o protestos deles e suplantar seus apelos por justiça. O que 
pode explicar isso exceto um ressentimento persistente de 15 anos? 

A humilhante derrota de Jones e Waggoner em 1903 foi provavelmente o começo de sua final amargura humana. 
"Queridos irmãos Jones e Waggoner" seria mais do que humano se eles não se sentissem terem sofrido o insulto 
culminante após quinze anos de oposição. Poderiam passar sem sentir a dor? 

O apelo deles por submissão primária a Cristo acima de subserviência ao controle humano estava em harmonia com os 
freqüentes apelos de Ellen White e com a Escritura, mas logicamente isso só poderia ser feito com segurança se o 
Espírito Santo achasse uma acolhida uniforme entre nós. 

A contínua atitude de convição do Pastor Butler é encontrada numa carta ao Dr. Kellogg um ano depois. Ele torna claro 
que nunca se arrependeu de sua cegueira quanto a 1888. Ele deve ainda culpar a Waggoner por males que perturbavam 
a Causa, e considera a sua derrocada uma bênção: 

"Mantenho precisamente a mesma opinião que sempre tive desde que cheguei a ser um estudante da Bíblia. . . . A 
última turma que veio dirigir as coisas após eu ter saído do ofício [de presidente da Associação Geral] remodelou as 
coisas um bocado. O Pastor Waggoner foi um espírito dominante nessas mudanças. Ele parece ter remodelado a si 
mesmo de um pregador a um doutor. Talvez isso seja tão bom para ele quanto para todos os interessados. Desejo-lhe 
que se saia bem em toda maneira." (Carta, 9 de setembro de 1904). 

Chegando exatamente neste tempo, pode-se a imaginar como tal carta poderia ter ajudado o Dr. Kellogg! 

Há os que acusam Jones de cobiçar o ofício de presidente da Associação Geral. Isso pode ser verdade ou não. Os livros 
do céu podem registrar motivos do coração melhor do que podemos com nossa limitada visão de sombras indefinidas 
do passado. Sem dúvida o seu melhor julgamento o convenceram de que ele não estava talhado para a administração, ou
para redigir a Review and Herald. Suas "credenciais celestes" tinham sido para um trabalho diverso--proclamar o 
evangelho do alto clamor para a igreja e para o mundo. Isso era suficiente para qualquer homem fazer por si. Quando 
essa missão falhou, ele perdeu seu apego à paciência dos santos. 

O Espírito de 1888 e a Tragédia Kellog 

Ellen  White nos conta que o Dr. Kellog era verdeiramente convertido durante uma reunião de Mineápolis (GCB 1903, 
p. 86). O endosso dela a seu caráter e sincera dedicação são abundantes. Aqui está um dos últimos: 

"Deus concedeu ao Dr. Kellog o êxito que ele tem tido. . . . Deus não endossa os esforços apresentados por diferentes 
pessoas para tornarem a obra do Dr. Kellog a mais difícil possível. . . . Aqueles que rejeitam [a luz sobre reforma da 
saúde] rejeitam a Deus. Um e outro que sabiam melhor disseram que tudo veio do Dr. Kellogg, e fizeram guerra contra
ele. Isso exerceu uma má influência sobre o doutor. Ele vestiu a capa da irritação e retaliação." (GCB 1903, p. 86). 

Uma carta ao Pastor Butler, presidente da Associação Geral em 1888, indica que a apostasia derradeira de Kellogg foi 
"em larga extensão" nossa responsabilidade. Seguramente, não era da vontade de Deus: 



"δs vezes será visto que nossos irmãos e irmãs não têm sido inspirados pelo Espírito de Cristo em sua maneira de 
tratar o Dr. Kellogg. Sei que vossas opiniões sobre o doutor não são corretas. Vossa atitude para com ele não obterão a
aprovação de Deus. . . . Podeis seguir um rumo que enfraquecerá tanto a sua confiança em seus irmãos que eles não 
poderão ajudá-lo quando e onde precisa ser ajudado. . . . 

"O Dr. Kellogg tem realizado um trabalho que nenhum homem que conheço entre nós tem tido qualificações para 
cumprir. Ele tem necessitado de simpatia e confiança de seus irmãos. . . . Eles deveriam manter uma atitude que teria 
ganho e retido sua confiança. . . . Mas, em vez disso, tem havido um espírito de suspeita e crítica. 

"Se o doutor falhar em cumprir o seu dever e ser um supervisor afinal, aqueles irmãos que têm falhado em sua busca 
de sabedoria e discernimento para ajudar o homem quando e onde ele carecia de seu auxílio, serão em grande 
extensão responsáveis. . . . Seus irmãos às vezes sentem que Deus está empregando o doutor para realizar uma obra 
que nenhum outro é qualificado a cumprir. Mas então eles enfrentam tão forte fluxo de relatórios em seu detrimento 
que ficam perplexos. Parcialmente os aceitam, e decidem que o Dr. Kellogg deve realmente ser hipócrita e 
desonesto. . . . Como deve o doutor sentir-se ao ser sempre visto com suspeita? . . . Deve isso sempre ser assim? . . . 
Cristo pagou o preço da redenção por sua alma e o diabo fará o máximo para arruiná-la. Que nenhum de nós o ajude 
nesse mister." (Carta B21, 1888). 

"Aqueles que estão bem no centro da obra abrigaram os seus próprios desejos de modo a desonrarem a Deus. . . . O 
Dr. Kellogg não foi sustido na obra da reforma de saúde. . . . [Ele] assumiu o trabalho que não realizaram . O espírito 
de crítica revelado nessa obra desde o começo   tem   sido muito injusto, e havia tornado o seu trabalho duro. . . . É um 
fato que nossos ministros são muito vagarosos em tornar-se reformadores de saúde. . . . Isso levou o Dr. Kellogg a 
perder a confiança neles." (Ms. 13, 1901, Diário, janeiro de 1898). 

O "maná" de 1888 havia sido rejeitado, e agora começava a produzir o que o antigo maná em Israel causava quando não
era comido fresco. Ele se estragava. Alimento altamente nutritivo se estraga mais rapidamente do que alimento 
desvitalizado. "Nós" perdemos três homens destacados e bem-dotados que por algum tempo deram evidência de serem 
verdadeiramente ordenados pelo céu. O maná estragado tornou-se desagradável para ser manuseado, e o relato é triste. 

Conclusão 

As últimas palavras que o Dr. Waggoner escreveu antes de sua súbita morte em 28 de maio de 1916 são essas sentenças 
finais de uma carta a M. C. Wilcox: "Eu não questiono, mas livremente reconheço, a superior bondade dos irmãos na 
denominação. Eu seria desleal para com Deus se não reconhecesse a luz que Ele me concedeu; nunca poderia ter 
entendido por que foi-me concedida, exceto sobre a base de que os Seus dons são concedidos, não segundo méritos, 
mas de acordo com a necessidade". 

Se ele será salvo ou perdido no final não é para nossa especulação. Mas se aqueles foram os seus últimos pensamentos, 
e Deus em Sua infinita sabedoria e misericórdia encontra alguma maneira de salvá-lo, certo é que Waggoner se 
declarará indigno. Poderia algum de nós que nos salvarmos declarar-nos doutro modo? 

Uma das últimas cartas que temos de Jones antes de sua morte revela um espírito humilde de completa confiança na 
mensagem adventista do sétimo dia e no ministério de Ellen White (12 de maio de 1921). O enfermeiro que tomou 
conta dele em Battle Creek em sua enfermidade final disse-nos pessoalmente que tem certeza de que Jones morreu 
como um genuíno cristão. 

Uma apropriada e autorizada reimpressão de suas mensagens durante o tempo de sua fidelidade, editadas com endosso 
de total apoio, propiciaria para esta geração uma renovada visão do puro evangelho. E após termos reunido os 
fragmentos do que resta para que nada seja perdido, então poderíamos com confiança apresentar nossa petição ao trono 
da graça para dar-nos hoje o pão que nos é conveniente, alimento do tempo certo. 

Tão certamente como há um Deus vivente, a oração não ficaria sem resposta. 

______________ 

1Numa carta a S. N. Haskell um ano depois ela declara que tinha mais confiança em Jones 
agora do que tinha antes de ele ter errado ao endossar Anna Phillips. A carta declara que Jones
é o mensageiro escolhido do Senhor, amado de Deus, Seu embaixador. Esse erro não teria 
ocorrido se Urias Smith e G. I. Butler tivessem se unido a Jones e Waggoner como deveriam ter 
feito; "Jones e Waggoner ouvem a voz do Senhor e as pessoas reconhecem em suas 



interpretações da palavra de Deus coisas maravilhosas dos oráculos vivos e seus corações 
ardem por dentro deles enquanto ouvem; eles têm alimentado o povo com pão do céu; o 
Senhor tem os homens mesmos que desejava; eles têm levado avante a obra com fidelidade, e
têm sido porta-vozes de Deus; eles conhecem a voz do conselho e a obedecem; eles têm 
extraído água do poço de Belém; esses agentes escolhidos de Deus se teriam regozijado em 
unir-se a Smith e outros, inclusive Butler; se união tivesse existido, erros não teriam sido 
cometidos." (Carta H-27, 1894). 

2Observem a falha em reconhecer a mensagem como o "começo" da chuva serôdia e do alto 
clamor.

11. As Crises Alfa e Ômega

  
Uma terrível crise conhecida como a heresia do panteísmo quase sufocou a Igreja Adventista do Sétimo Dia no 
princípio do século 19. Ellen White descreveu-a como o "alfa" da "sedução de espíritos e doutrinas de demônios". 
Poderia dar-se que esse engano "alfa" tivesse relação com a rejeição da luz de 1888? 

Em direta proporção ao não discernimento e incompreensão da luz genuína terá lugar a luz falsificada, não discernida e 
incompreendida quanto à sua própria natureza. É-nos dito que após 1888 a apostasia interior seria inconsciente e sutil e 
provavelmente se difundiria antes que pudesse ser percebida. 

Esse princípio de engano seguindo-se à rejeição de luz é uma lei inalterada da história. Jesus declarou aos líderes 
judaicos: "Eu vim em nome de Meu Pai e não Me recebeis; se outro vier em seu próprio nome, certamente o recebereis"
(João 5:43). Uma verdadeira compreensão da era pós-1888 é necessária a fim de reconhecer os "lampejos luminosos" 
que tomaram o lugar da verdadeira luz. 

O ministério na era 1888 era composto de bons homens, consagrados, que trabalhavam longas horas suportando 
privações. Professando sinceramente a verdade, eles de algum modo conseguiram ignorar ou rejeitar sua realidade. O 
que aconteceu é um dos mais surpreendentes acontecimentos na história da Obra de Deus. 

Os irmãos estavam sinceramente inconscientes de uma atitude mental que provocou uma reação não santificada contra a
mais gloriosa luz que jamais brilhara sobre esta Igreja. Mas não eram piores do que somos por natureza. Somos um só 
corpo com eles. 

Segue-se que o pecado de rejeição daquela luz do alto clamor nunca pode ser verdadeiramente vencido até que os 
motivos não perceptíveis igualmente se apresentem em todos os nossos corações e se patenteiem à nossa consciência. 
Essa Obra certamente deve incluir-se na purificação do santuário. Aquilo que deixamos de crer um século atrás 
devemos aprender por transitar numa rota de desvio de nossa própria criação. Nossa história é resultado de princípios 
divinamente ordenados para nos conduzir à reconciliação com Cristo. 

A História do Alfa do Início 

do Século 19 Ilustra Este Princípio 

O Senhor não pode nem irá forçar nem conquistar por temor o que conquistaria somente por amor. Daí Sua longa 
paciência durante nosso desvio. O que mais poderia fazer, a não ser esperar o nosso desapontamento? Mas Sua paciente 
sabedoria vencerá por fim, porque é a sabedoria do amor, uma estratégia verdadeiramente divina. Entender a história de 
1888 significa poderosas boas novas! 

Seja em 1844 ou 1888, uma rejeição de luz tornou inevitável uma submissão ao engano. Eis como o princípio operou 
quando alguns pioneiros adventistas rejeitaram a luz ampliada da verdade do santuário: 



"Vi uma luz bastante brilhante vindo do Pai ao Filho, e do Filho ela recobria as pessoas perante o trono. Mas poucos 
receberiam essa grande luz. Muitos saíram de sob ela e imediatamente lhe resistiram; outros eram descuidosos e não 
acolheram a luz, e esta se retirou deles. . . . 

"Os que se ergueram com Jesus dirigiam sua fé Àquele no Santíssimo, e oravam, 'Meu Pai, dá-nos o Teu Espírito'. . . . 

"Voltei-me para olhar ao grupo que ainda se inclinava perante o trono; eles não sabiam que Jesus os havia deixado. 
Satanás parecia estar junto ao trono, tentando levar adiante a Obra de Deus. Vi-os levantando os olhos ao trono e 
orando: "Pai, dá-nos o Teu Espírito". Satanás então soprava sobre eles uma influência profana. . . . [Seu] objetivo era 
mantê-los sob engano, e voltarem para enganar os filhos de Deus." (Primeiros Escritos, 55, 56). 

Esse mesmo princípio de engano que se seguiu à rejeição da luz enviada pelo céu operou após 1888. Falando da crise, 
Ellen White escreveu em 1889: "Nunca devemos esperar que quando o Senhor tem luz para o Seu povo, Satanás 
permanecerá calmamente à parte e não exercerá esforços para impedi-lo de recebê-la." (5T 728). 

"Haverá muitos agora, como em tempos antigos, que se apegarão à tradição, e adorarão àquilo que não sabem de que 
se trata. . . . 

"É certo que tem havido entre nós um desvio do Deus vivo, e um volver-se a homens, colocando o humano em lugar da 
sabedoria divina. 

"Deus despertará o Seu povo; se outros meios falharem, heresias surgirão entre eles, que os peneirarão, separando o   
joio   do   trigo." (ibid., p. 707). 

Na assembléia de Mineápolis, foi-nos dito que o fracasso em avançar sob o comando de Cristo nos exporia sem que 
percebêssemos tratar-se do comando de Satanás: 

"Deus retirará o Seu Espírito a menos que a Sua verdade seja aceita. . . . 

"Gostaria que pudésseis ver e sentir que se não estais avançando, estareis regredindo e Satanás entendia disso; ele 
sabia como tirar vantagem da mente humana. . . . Aqui a batalha está diante de nós." (Ms. 8, 1888, Olson, pp. 
264, 265). 

Novamente, falando de Mineápolis, Ellen White descreveu o caminho do desdobramento: 

                

"Agora no tempo presente Deus tem determinado que um novo e renovado ímpeto seja dado à Sua Obra. Satanás vê 
isso, e está determinado a que seja obstaculizado. . . . Aquilo que é alimento para as igrejas é considerado perigoso, e 
não lhes deveria ser dado. E essa pequena diferença de idéias é permitida perturbar a fé, para causar apostasia, 
quebrar a unidade, semear discórdia, tudo porque eles não sabem que estão lutando a respeito de si próprios." (Ms 13, 
1889, ênfase acrescentada). 

                

Um inimigo reconhecia que na reação de muitos contra a luz de 1888 ele podia obter sua melhor chance de conquistar 
uma vitória: 

"O inimigo de Deus e do homem não está disposto a que essa verdade deva ser claramente apresentada, pois sabe que 
se o povo a receber integralmente, o seu poder será quebrado. . . . [Cristo] nos tem advertido a estarmos vigilantes 
contra falsas doutrinas. . . . Muitas falsas doutrinas nos serão apresentadas como o ensino da Bíblia. . . . Deus deseja 
que sejamos inteligentes . . . e reconheçamos as advertências que nos tem dado para que não sejamos achados do lado 
do grande enganador na crise que está bem à nossa frente." (RH, 3 de setembro de 1889). 

"Os que têm tido grande luz e que nela não têm caminhado terão trevas correspondentes à luz que desprezaram." (TM 
163). 

            

Uma vez que a luz que veio em 1888 foi a verdade da terceira mensagem angélica, faz sentido que o inimigo se 
aproveite da oportunidade de confundir nossa compreensão dessa verdade: 

                



"Satanás está agora operando com todo o seu poder insinuante para desviar os homens da obra da mensagem do 
terceiro anjo, que deve ser proclamada com grandioso poder. . . . Ele operará com poder dominador para introduzir o 
fanatismo, de um lado, e frio formalismo, de outro, a fim de que possa reunir uma ceifa de almas. Agora é nosso tempo 
de vigiar sem cessar. Vigia, barrai o caminho contra o menor passo de avanço que Satanás possa dar entre nós. . . . 

"Alguns não farão um correto uso da doutrina da justificação pela fé." (Special Testimonies [Testemunhos 
especiais], Série A, no 1, pp. 63, 64; 1890). 

"A menos que o poder divino seja introduzido na experiência do povo de Deus, falsas teorias e idéias errôneas levarão 
as mentes cativas." (RH, de setembro de 1889). 

A. G. Daniells reconheceu em 1926 que a advertência era justificada, que essa profecia havia tido cumprimento: 

                

"A um lamentável grau, o povo de Deus falhou em trazer para sua experiência o poder divino, e tem-se visto o 
resultado predito: . . . falsas teorias e idéias errôneas têm levado mentes cativas." (COR 89). 

Ellen White estava preocupada. O tempo do alto clamor é uma ocasião emocionante, mas também um tempo de perigo. 
Em suas palavras, a crise pós-1888 assinalou uma nova era: 

"Doravante teremos uma constante disputa. . . . Essas palavras do Escrito Sagrado foram-me apresentadas: "Dentre 
vós mesmos, se levantarão homens falando cousas pervertidas para arrastar os discípulos atrás deles". Isso certamente
será visto entre o povo de Deus. . . . 

"Haverá aqueles que . . . confundirão o erro como luz, e a enganos especiosos chamarão de luz, trocando fantasmas 
por realidades, e realidades por fantasmas. . . . Cairão em enganos e mentiras que Satanás tem preparado como redes 
escondidas para enlaçar os pés daqueles que julgam poder caminhar segundo sua sabedoria humana sem  a especial 
graça de Cristo. . . . Os homens aceitarão um engano após outro até que os seus sentidos estejam pervertidos." (Ms. 
16, 1890; Ev. 593, 594). 

Conquanto seja verdade que o inimigo tentasse nos enganar antes de 1888, seus ataques mais assíduos foram realizados 
posteriormente. Os enganos "alfa" foram eficazes somente devido a uma rejeição anterior da luz: 

"Ao tempo do alto clamor do terceiro anjo aqueles que têm em qualquer medida sido cegados pelo inimigo, que não se 
recuperaram plenamente do ardil satânico, estarão em perigo, porque será difícil discernir a luz do céu, e estarão 
inclinados a aceitar a falsidade. A errônea experiência deles colorirá seus pensamentos, suas decisões, suas 
proposições, seus conselhos. As evidências que Deus tem concedido não serão evidência alguma para os que cegaram 
os olhos ao preferirem as trevas à luz. Após rejeitarem a luz, originarão teorias a que denominarão "luz", mas que o 
Senhor chama de lampejos de seu próprio fogo, pelos quais dirigirão os seus passos. 

"As palavras que o Senhor enviou serão rejeitadas por muitos, e as palavras que o homem possa falar serão recebidas 
como luz e verdade. Jesus declarou: "Eu vim em nome de Meu Pai e não Me recebeis; se outro vier em seu próprio 
nome, certamente o recebereis". A sabedoria humana conduzirá para longe da negação própria, da consagração, e 
criará muitas coisas que tendem a tornar de nenhum efeito as mensagens de Deus. Não podemos com qualquer 
segurança confiar nos homens que não estão em íntima comunhão com Deus. Eles aceitarão as opiniões de homens, 
mas não podem discernir a voz do Verdadeiro Pastor, e a influência deles desviará a muitos." (RH, 13 de 
dezembro de 1892). 

Após a assembléia de 1893, Ellen White viu que pairava sobre nós males de engano sem precedente: "O discernimento 
parece ter-se ido, e [muitos] estão destituídos de poder para discriminar entre a luz que Deus lhes envia e as trevas que 
vêm do inimigo de suas almas" (RH, 7 de agosto de 1894). 

O Perigo da Impaciência 

Alguns na era 1888 desejavam avançar com Cristo para um gozo espiritual maior de concluir a comissão evangélica. 
Mas a corporação em geral (especialmente de líderes) não estava pronta. Contrariamente ao predeterminismo calvinista,
o Senhor teve que alterar Seu propósito e permanecer com o Seu povo. Se este não acertasse o passo com Ele, Ele deve 
pelo menos acertar o passo com eles. 



Essa foi uma prova dura para os poucos que eram de temperamento mais ardoroso do que a maioria. Tiveram que ser 
instados a "não correram adiante do Mestre, mas seguirem onde Ele conduzir" (TM 228; 1894).1 Até seu falecimento, 
Ellen White permaneceu com a Igreja ainda que não tivesse seguido a liderança do Senhor, tal como Moisés 
permaneceu com Israel após Cades-Barnéia. 

Ela ofereceu bom conselho e um bom exemplo mesmo para hoje. Críticos humanos não são tão pacientes como o 
Senhor. A longa demora é uma experiência, não por causa do Senhor, mas por causa da Igreja. Por que Deus permite 
que a apostasia adentre a Sua Igreja? A história de Israel lança um elevado lampejo sobre a nossa: 

"Mesmo na Igreja Deus tem permitido que homens testem sua própria sabedoria nessa questão. . . Quando ensinadores
infiéis surgiram entre o povo, seguiu-se a fraqueza, e a fé do povo de Deus pareceu extinguir-se; mas Deus levantou-Se 
e purificou o Seu terreno, e os provados e verdadeiros foram levantados. 

"Há ocasiões em que a apostasia penetra as fileiras, quando a piedade é deixada de fora do coração por aqueles que 
deviam ter-se mantido no compasso de seu divino Líder. . . . Mas Deus envia o Confortador como um reprovador do 
pecado, para que o Seu povo possa ser advertido de sua apostasia e repreendido de seu desvio." (RH, 15 de 
dezembro de 1891). 

O fim do desvio termina em boas novas. Trará a Igreja a um verdadeiro senso de sua condição e a um arrependimento 
genuíno, uma experiência que será a maior de seu tipo em todas as fases da história: 

"Nas balanças do santuário a Igreja Adventista do Sétimo dia deve ser pesada. . . . Se as bênçãos conferidas não a tem 
qualificado a realizar o trabalho que lhe foi confiado, sobre ela será pronunciada a sentença, "achada em falta". . . . 

"A menos que a Igreja, que está agora sendo fermentada com a sua própria apostasia, arrependa-se e converta, 
comerá do fruto de sua própria confecção, até que se aborreça de si própria. Quando ela resistir ao mal e escolher o 
bem, quando buscar a Deus com toda a humildade,   . . . será curada. Ela aparecerá em sua simplicidade e pureza 
concedidas por Deus, separada de conexões terrenas, mostrando que a verdade a tornou verdadeiramente livre. Então 
os seus membros verdadeiramente serão escolhidos de Deus, Seus representantes. 

"Quando esta reforma tiver início, o espírito de oração atuará em cada crente, e banirá da igreja o espírito de 
discórdia e luta. . . . Todos estarão em harmonia com a mente de Cristo." (8T 250, 251; ênfase acrescentada). 

Entusiastas separatistas citam trechos desta passagem num esforço para provar que a Igreja foi rejeitada pelo Senhor. 
No contexto apropriado, Ellen White está aqui predizendo uma experiência de arrependimento denominacional. 

"A Igreja Toda" Versus "A Igreja Toda" 

Algumas declarações inspiradas aparentemente dizem que "a igreja toda" nunca se arrependerá e cooperará com Cristo. 
Promotores de dissidências utilizam-nas. Mas outras declarações dizem o oposto. Acaso Ellen White se contradiz? 

O contexto resolve a aparente contradição. Antes do "peneiramento" ter lugar, "a Igreja toda" não será reavivada; após o
peneiramento, "a Igreja toda" entrará na linha. Observemos ambos os conjuntos de declaração: 

"Estamos esperando ver a Igreja toda reavivada? Esse tempo nunca chegará. 

"Há pessoas na Igreja que não são convertidas, e que não se unirão à oração fervorosa e insistente. Devemos entrar na
obra individualmente." (1SM 122; 1887). 

Logo após ter dito isso, a mensagem de 1888 trouxe uma nova visão e esperança. Agora ela fala mais positivamente. 
Ellen White foi estimulada pela nova mensagem: 

"Quando a chuva serôdia for derramada, a Igreja será revestida com poder para a sua obra; mas a igreja como um 
todo nunca receberá isso até que os seus membros ponham de lado a inveja, murmurações e mexericos." (RH, 6 de 
outubro de 1896; ênfase acrescentada). 

"Quando a Igreja despertar, . . . os membros terão angústia de alma por aqueles que não conhecem a Deus. . . . Deus 
operará mediante uma Igreja consagrada e que se negue a si mesma, e revelará o Seu Espírito numa maneira visível e 
gloriosa. . . . 

"Quando o povo de Deus receber esse Espírito, poder sairá dele." (1SM 116, 117; 1898; ênfase acres-
centada). 



"Quando a reprovável indolência e comodismo tiverem sido banidos da Igreja, o Espírito do Senhor será 
graciosamente manifestado. . . . A Terra será iluminada com a glória do Senhor. 

"Anjos celestes têm há muito aguardado que os agentes humanos--os membros da Igreja--cooperem com eles na 
grande obra a ser realizada." (9T 46, 47; ênfase acrescentada). 

"Em visões da noite representações foram-me mostradas de um grande movimento reformatório entre o povo de Deus. .
. . Um espírito de genuína conversão manifestava-se. . . . O mundo parecia iluminado com a influência celestial. . . . 

"Contudo alguns recusaram converter-se . . . Esses cobiçosos tornaram-se separados da companhia de crentes." (9T 
126, ênfase acrescentada). 

"O Espírito Santo deve animar e penetrar na igreja inteira, purificando e fortalecendo corações. . . . 

"É propósito de Deus glorificar-Se em Seu povo perante o mundo." (9T 20, 21). 

Falando do tempo de arrependimento e reforma quando a chuva serôdia for recebida, a serva do Senhor prediz: 

"O temor de Deus, o senso de Sua bondade, Sua santidade, circularão em cada instituição. Uma atmosfera de amor e 
paz penetrará em cada departamento. Toda palavra pronunciada, toda obra empreendida, terá uma influência que 
corresponda à influência do céu. . . . Então a Obra marchará com solidez e dupla força. . . . A Terra será iluminada 
com a glória de Deus, e a nós caberá testemunhar a breve vinda, em poder e glória, de nosso Senhor e Salvador." (MM
184, 185; 1902). 

Uma compreensão de nossa própria história será necessária para alcançar essa meta. "Nada temos a temer quanto ao 
futuro, exceto se nos esquecermos do modo porque o Senhor nos tem conduzido, e o Seu ensino em nossa história 
passada" (LS 196). O honesto de coração o verá, e se alegrará: 

"Devemos manter-nos próximos de nosso grande Líder, ou nos tornaremos desorientados, e perderemos de vista a 
Providência que preside a Igreja e o mundo, e a cada indivíduo. Haverá profundos mistérios nas ações divinas. 
Podemos perder as pegadas de Deus e seguir nossa própria desorientação e dizer: "Teus julgamentos não são 
conhecidos"; mas se o coração é fiel a Deus, tudo será tornado claro. 

"Há um dia próximo de manifestar-se sobre nós quando os mistérios de Deus serão vistos, e todos os Seus caminhos 
vindicados." (TM 432, 433). 

O Fundamento da Heresia Panteísta 

O coração contrito e moldável que aprecia a cruz de Cristo foi o enfoque da mensagem de 1888. A justiça se dava por 
esse tipo de fé. Mas para muitos, a arrogância do orgulhoso coração humano resistia a essa humildade. Observem como 
esse orgulho auto-suficiente é o solo em que engano posterior poderia ter criado raízes. Sem esse orgulho negador da fé 
as mais bem urdidas tentações de Satanás teriam sido impotentes. Não havia razão sobre a Terra pela qual a Igreja tinha 
de ser afligida pelos enganos "alfa", exceto o orgulho pós-1888: 

"Estamos em meio aos perigos dos últimos dias, quando vozes serão ouvidas de todo lado, dizendo: "Eis aqui o 
Cristo", "Aqui está a verdade"; enquanto a carga de muitos é abalar o fundamento de nossa fé que nos tem conduzido 
das igrejas e do mundo. . . . 

"A verdade para este tempo é preciosa, mas aqueles cujos corações não foram quebrantados, por lançar-se sobre a 
rocha, Cristo Jesus, não verão e entenderão o que é verdade. Aceitarão aquilo que compraza suas idéias, e começarão 
a manufaturar outro fundamento além do que está lançado. Se vangloriarão de sua própria vaidade e estima, julgando 
que são capazes de remover os pilares de nossa fé, e substituí-los por pilares de sua própria criação." (Elmshaven 
Leaflets, The Church, No 4; Ms. 28, 1890). 

A oposição em Mineápolis desejava "permanecer com os antigos marcos". Nada agradaria mais
o inimigo do que ver este povo deixar aqueles marcos. 

Mas ele tem um exército de cupins que assumirão o trabalho quando a equipe de dinamitadores falhar. Idéias especiosas
há muito mantidas, originadas com o pai da apostasia, poderiam sutilmente minar nosso entendimento da verdade. Esses
cupins não podem afetar os pilares da verdade, mas podem carcomer interiormente nossa fé deixando-nos somente com 
uma capa exterior da terceira mensagem angélica. Não estava fora do alcance da inteligência de Satanás tentar tal obra 
após 1888, como a história do panteísmo demonstra: 



"Aqueles que são auto-suficientes . . . serão encontrados professamente trabalhando para Deus, mas em realidade 
oferecendo o seu serviço ao príncipe das trevas. Em vista de que seus olhos não estão ungidos com o colírio celestial, 
seu entendimento será cegado, e serão ignorantes quando ardis maravilhosamente especiosos do inimigo. A visão deles
será pervertida mediante sua dependência sobre a sabedoria humana, que é loucura à vista de Deus." ("Danger of 
Adopting Worldly Policy" [O perigo de adotar políticas mundanas], p. 4; 1890). 

Acontecimentos estavam tendo lugar subterraneamente, onde aquelas raízes de preconceito sobre 1888 "nunca tinham 
sido erradicadas, e . . . ainda produziam seu fruto não santificado para envenenar o julgamento, perverter as percepções, 
e cegar o entendimento. . . . Quando, por confissão integral, destruirdes a raiz de amargura, vereis a luz na luz de Deus" 
(TM 467). Mas a "confissão integral" nunca veio para a maior parte dos irmãos. Cortar os topos e deixar as raízes 
intactas era exatamente a situação que o inimigo desejava: 

"Política mundana está tomando o lugar da verdadeira piedade e sabedoria que vêm de cima, e Deus removerá Sua 
mão prosperadora da assembléia. Será removida a arca da aliança deste povo? Serão introduzidos ídolos 
sorrateiramente? Princípios e preceitos falsos serão trazidos para dentro do santuário? Será respeitado o anticristo? 
Serão ignoradas as verdadeiras doutrinas e princípios a nós concedidas por Deus, que nós tornaram o que somos? . . . 
Isto é diretamente aonde o inimigo, mediante homens cegos e não consagrados, nos está conduzindo." (Ms. 29, 1890). 

Em 1894 veio um crescendo de advertência, novamente expondo as astutas ciladas de Satanás: 

"Os anjos de Satanás . . . criarão o que alguns reivindicam ser luz maior,   . . . novas e maravilhosas coisas, e contudo 
enquanto em certos respeitos a mensagem seja verdadeira, estará misturada com invenções humanas, e se ensinarão 
como doutrinas os mandamentos de homens. . . . Pode haver supostas coisas que parecem tão boas, e, contudo, 
precisar ser cuidadosamente consideradas com muita oração, pois são artimanhas especiosas do inimigo para 
conduzir almas no caminho que jaz tão próximo da verdade que será muito difícil distinguir do caminho que conduz   à 
santidade e ao céu. Mas o olho da fé pode discernir que está divergindo do caminho direito, conquanto quase 
imperceptivelmente. Primeiramente pode ser julgado positivamente certo, mas após mais um pouco é visto como 
amplamente divergindo do caminho da segurança, do caminho que conduz à santidade e ao céu." (TM 229; 1894). 

Até mais pungente foi o seguinte: 

"O fanatismo aparecerá bem em nosso meio. Enganos sobrevirão, e de tal caráter que se possível fosse enganaria os 
próprios escolhidos. Se assinaladas incoerências e declarações falsas se tornarem evidentes nessas manifestações, as 
palavras dos lábios do Grande Mestre não se farão necessárias. . . . 

"A razão por que exibo o sinal de perigo e que mediante a iluminação do Espírito Santo de Deus posso ver aquilo que 
os meus irmãos não discernem." (Carta 68, 1894). 

"O caminho da presunção jaz bem próximo do caminho da fé. . . . Se não houver obra cuidadosa, zelosa, sensível, 
sólida como uma rocha na divulgação de toda idéia e princípio, . . . almas serão arruinadas." (Carta 6a, 1894). 

No mesmo ano, ela escreveu sobre a possibilidade de que nossas escolas se tornassem embaraçadas nos elos dos laços 
satânicos. Mas novamente ela expressa esperança: 

                

"Nossas instituições de ensino podem inclinar-se à conformidade mundana. Passo a passo podem avançar rumo ao 
mundo; mas são prisioneiras da esperança, e Deus as corrigirá e iluminará, e as trará de volta à postura ereta de 
distinção do mundo." (RH, 9 de janeiro de 1894; FE 290). 

A síntese popular da Ciência-Cristã na Nova Inglaterra já em 1895 pode ter dominado alguns de nossos educadores e 
semeado a semente particular de nossa heresia panteísta do princípio do século 19. Seguramente, o panteísmo não se 
insere na terceira mensagem angélica ou no princípio da mensagem do quarto anjo--é algo alheio que teve de ser 
importado: 

"A associação com homens cultos é apreciada por alguns mais elevadamente do que a comunhão com o Deus do céu. 
As declarações de homens destacados são consideradas como de maior valor do que a mais elevada sabedoria 
revelada na Palavra de Deus. . . . 

"Os homens que desfilam perante o mundo como maravilhosos espécimes de grandeza . . . cobrem o homem de honra, 
e falam da perfeição da natureza. Eles pintam um quadro muito belo, mas é uma ilusão. . . Aqueles que apresentam 



uma doutrina contrária à da Bíblia, são conduzidos pelo grande Apóstata. . . Com tal líder--um anjo expulso do céu--
os supostos grandes homens da terra podem fabricar teorias enfeitiçantes com que enfatuar as mentes dos homens." 
(YI, 7 de fevereiro de 1895; FE 331, 332). 

A Década Negra de Nossa História 

Na véspera da crise de panteísmo, Ellen White sentiu que acontecimentos portentosos pairavam sobre nós: 

"A mão direita da comunhão é concedida aos homens mesmos que estão introduzindo falsas teorias e falsos 
sentimentos, confundindo as mentes do povo de Deus, amortecendo-lhes as sensibilidades quanto ao que constituem 
princípios retos. . . . A luz dada, chamando ao arrependimento, tem sido extinta nas nuvens da descrença e oposição 
introduzidas pelos planos humanos e invenções humanas." (B-19 1/2, 1897). 

Falando à sessão da Associação Geral em 1899, a Sra. S. M. I. Henry também sentiu algum perigo: "Assim como as 
coisas mais doces, quando se tornam rançosas, tornam-se as mais repugnantes, igualmente volver-se contra a maior luz 
e verdade é cair na maior escuridão e mal" (GCB, 1899, p. 174). 

A mesma assembléia de 1899 assistiu em primeira mão a um trágico exemplo de engano. Um de nossos honoráveis 
líderes em seu caminho da Europa para assistir à assembléia em South Lancaster fez amizade a bordo com um homem 
que reivindicava ser um rico capitão de navio. Sendo um empresário esperto, professou aceitar a "terceira mensagem 
angélica". Nosso pastor convidou-o com toda sinceridade a que assistisse à assembléia a iniciar-se em South Lancaster. 
O "Capitão Norman" conseguiu fazer grande sucesso entre os delegados e adventistas locais, inclusive junto a uma 
jovem senhora a quem propôs casamento, tendo esta aceito. 

Um apelo vigoroso foi feito na sessão para que nosso povo propusesse doações para a Obra de Deus. O registro no 
Bulletin de 1899 aponta 100 dólares como a doação mais elevada que alguém fora capaz de propor, com a maior parte 
dos compromissos muito abaixo, até que o "Capitão Norman"  "propôs" cinco mil dólares--naqueles dias uma soma 
astronômica. Rapidamente as propostas pararam de vir. Por que deveria nosso pobre povo sacrificar-se quando o 
maravilhoso novo converso prometia cinqüenta vezes mais do que o melhor que o mais capaz dentre nosso povo havia 
sido capaz de prometer? Quão contente o Senhor deve estar com o Seu povo para abençoá-lo tão maravilhosamente 
com um rico novo convertido, como o Capitão Norman! 

O homem terminou sendo visto como um agente do diabo, declarou Ellen White2. (Ele desapareceu com a quantia 
poupada pela noiva por toda a vida). Mas os que foram assim enganados por um agente do diabo também logo se 
confundiram com o que Ellen White denominou "doutrinas de demônios" na história do "alfa". 

A última década do século 19 foi um período de trevas e confusão na sede de nossa Obra. Havia muito progresso 
exterior que mascarava uma carência espiritual. Mervyn Maxwell descreve o claro contraste entre a mensagem de 1888 
e a condição espiritual da Igreja: 

"A liderança, o laicato, as instituições, associações, campos missionários, e a Igreja como um todo, estavam 
desesperadamente em necessidade de reforma. . . . [Ellen White disse] ter havido uma "assustadora apostasia" com o 
povo de Deus. A igreja está "frígida", o seu primeiro amor congelado. Os dirigentes em Battle Creek volveram costas 
ao Senhor; muitos membros da Igreja também tinham rejeitado o Seu senhorio e preferido a Baal. Presidentes de 
associação estavam-se comportando como bispos medievais. . . . Uma "estranha cegueira" adveio sobre o presidente 
da Associação Geral de modo que até ele estava agindo de modo contrário à luz. . . 'Todo o céu está indignado'." (Tell 
It to the World [Contai-o ao mundo], pp. 246, 247). 

Qual era a verdadeira fonte da dificuldade espiritual? Eles tinham rejeitado o início da chuva 
serôdia e do alto clamor. Haviam desperdiçado a maior oportunidade escatológica que jamais 
se oferecera a qualquer povo. 

__________ 

1Parece uma estranha determinação do destino que o principal ensinador da heresia "alfa" foi o
Dr. J. H. Kellogg, que fora verdadeiramente convertido na assembléia de Mineápolis, segundo 
Ellen White (GCB 1903, p. 86). W. W. Prescott, que por uma época lecionou alguns aspectos da 
mensagem, também ensinava o panteísmo nos primeiros estágios da crise. Mesmo Waggoner 
errou em algumas de suas expressões, dando a seus oponentes oportunidade de acusá-lo de 



ser um panteísta, conquanto Ellen White não lhe achasse falta nesse ponto. Alguns hoje 
equivocadamente concluem que o mal do panteísmo está implícito na mensagem de 1888. 

Exatidão absoluta é essencial em expressar a verdade vital, pois a pista do erro jaz muito próxima. Isso foi 
especialmente verdadeiro da mensagem que constituiu o início da chuva serôdia e do alto clamor. Os conceitos de 1888 
realçam quão próximos de nós o Salvador tem vindo em Sua encarnação e em Seu ministério mediante o Espírito Santo.
Oposição determinada e persistente abalou os mensageiros, criando uma alienação de comunhão. Desnecessariamente 
posto na defensiva e privado de saudável e fraternal correção, Waggoner desviou-se da fina linha que dividia a verdade 
preciosa do erro. 

2Esse incidente nos foi relatado pelo Pastor S. A. Wellman no inverno de 1949-50. Pode ser 
confirmado pelo verbete "Captain Norman" no Bulletin de 1899. A senhora que aceitou sua 
proposta matrimonial perdeu a quantia de poupança de toda a sua vida. Cinqüenta anos após o
"Capitão Norman", um incidente semelhante ocorreu na sede em Takoma Park quando o "Dr. 
Legge", um criminoso espertalhão, enganou alguns dirigentes da Associação Geral com sua 
pretensa conversão, que igualmente interpretaram a "conversão" como a maravilhosa bênção 
do Senhor.

12. A Apostasia do Panteísmo

   
Em lugar dos refrigerantes aguaceiros da chuva serôdia preparando um povo para o retorno de Cristo, a virada do século
introduziu uma das maiores quase-tragédias que a Igreja já defrontou. Somente a intervenção pessoal da humilde 
mensageira do Senhor salvou o bom navio de naufragar como se deu com o Titanic poucos anos antes. 

O "iceberg" foi a sutil heresia do panteísmo por alguns dos líderes mais altamente respeitados do adventismo que foram 
tão surdos às advertências do perigo iminente quanto foi o capitão da malfadada embarcação da Cunard. 

Quando pareceu a Ellen White que ninguém faria nada para resolver a crise trazida pelos ensinos heréticos do Dr. 
Kellogg, foi-lhe dado um sonho inspirado: 

"Uma embarcação estava sobre as águas, num forte nevoeiro. Subitamente o vigia gritou, "iceberg bem à frente". Ali, 
aparecendo bem acima do navio, estava um gigantesco iceberg. Uma voz autoritária exclamou: "Vá-lhe ao encontro!" 
Não houve um momento para hesitação. Era ocasião para ação instantânea. O piloto aplicou força total, e o homem 
ao leme manobrou o navio diretamente no rumo do iceberg. Com um forte impacto atingiu o gelo. Deu-se um tremendo 
choque, e o iceberg partiu-se em muitos pedaços, desabando com um som semelhante ao de trovão sobre o convés do 
navio. Os passageiros foram violentamente abalados pela força da colisão, mas nenhuma vida se perdeu. A 
embarcação ficou danificada, mas não além da possibilidade de reparo. Ela saiu-se do episódio, tremendo de popa a 
proa, como uma criatura vivente. A seguir avançou adiante em seu caminho." (Special Testimonies [Testemunhos 
especiais], Série B, 1904, no 2, pp. 55, 56). 

O navio era a Igreja Adventista do Sétimo Dia. A "voz" de autoridade era o testemunho de Jesus. O navio foi danificado,
mas não além da possibilidade de reparo. Na seqüência da colisão três preciosos obreiros na Causa de Deus que eram 
especialmente queridos por Ellen White deixaram a sua posição--Jones, Waggoner e o Dr. Kellogg. Caso o iceberg 
tivesse sido visto antes e a embarcação fosse dirigida contornando-o, a Igreja teria evitado essa perda. 

Vários fatores deste relato merecem especial atenção: 

(1) Muitos de nossos ministros e médicos não puderam discernir a natureza da crise panteística quando ela se 
manifestou sobre eles. Estavam como numa neblina. Sentimentos panteísticos eram a coisa da "moda", o símbolo 
chique da teologia progressista. Havia uma enfeitiçante beleza a respeito dela. As idéias elevadas desfrutavam de ampla 
promoção, virtualmente sem protesto. "Que aqueles que temos julgado firmes na fé tenham deixado de discernir a 



influência mortífera e especiosa dessa ciência do mal deveria alarmar-nos como nada mais nos tem alarmado" (ibid., 
Série B, no 7, p. 37). 

(2) A própria Ellen White pode não ter reconhecido o erro sutil sem discernimento incomum. Não obstante, ela esperava
que os seus irmãos e irmãs também estivessem em íntimo contacto com o Espírito Santo a ponto de serem capazes de 
discerni-lo: 

"Este é um tempo  em  que   o poder enganador de Satanás deve ser exercido, não somente sobre as mentes daqueles 
que são jovens e inexperientes, mas sobre a mente de homens e mulheres de maior amadurecimento e vasta 
experiência. Os homens em posições de responsabilidade estão em perigo de mudar de líder." (ibid., Série B, no 2, p. 
48; 1904). 

"Ouvi uma voz dizendo: "Onde estão os vigias que deveriam permanecer sobre os muros de Sião? Estão adormecidos? 
Esse fundamento foi edificado pelo Obreiro Mestre, e resistirá à temporais e tormentas. Permitirão que esse homem 
[Kellogg] apresente doutrinas que negam a experiência passada do povo de Deus? É chegado o tempo para ação 
decisiva." (ibid., p. 54). 

Na verdade, para ser justo, a história coloca mais culpa na cegueira dos vigias responsáveis sobre os muros de Sião que 
deixaram de discernir o perigo, do que sobre o desorientado médico que ensinava a heresia.1  Apressamo-nos em 
condená-lo e regozijamo-nos no livramento propiciado pelo dom de profecia. Mas a lição é perturbadora: as repetidas 
advertências dadas desde 1888 falharam em despertar a maioria de nosso povo. 

Assim, a crise panteísta revela a natureza arraigada da descrença pós-Mineápolis na prontidão com que muitos caíram 
em enganos cerca de uma década depois. Aqueles que defendem ter havido arrependimento para a cegueira de 1888 
acham difícil explicar a subseqüente cegueira do panteísmo. 

(3) Desafortunadamente, a prova do panteísmo não poderia ser a final. As repetidas advertências concernentes ao 
recebimento de 1888 devia ter habilitado nossos irmãos a dirigirem por sua própria iniciativa o bom navio com 
segurança através das perigosas águas do panteísmo. Mas uma intervenção pessoal e de emergência de Ellen White fez-
se necessária, ou o navio teria naufragado. 

Satanás deve, portanto, ter permissão de nos tentar novamente, desta vez quando o agente vivo não mais se fizer 
presente. Deve ser um teste supremo quanto a se alcançamos a maturidade ou se, como crianças, ainda carecemos da 
direção pessoal de uma governanta. Assim descobrimos que a crise panteísta foi somente um "alfa" e uma provação 
"ômega" deve seguir-se. Pode estar mais próxima agora do que pensamos: 

"Nosso povo precisa compreender as razões de nossa fé e de nossas experiências passadas. Quão triste é que tantos 
deles aparentemente depositaram confiança ilimitada em homens que apresentam teorias tendentes a desarraigar 
nossas experiências passadas e remover os velhos marcos! Aqueles que podem tão facilmente ser levados por um falso 
espírito revelam que têm estado seguindo o capitão errado por algum tempo, há tanto tempo que não discernem que 
estão se desviando da fé, ou que não estão edificando sobre o verdadeiro fundamento. . . 

"Alguns dos sentimentos agora expressos são o alfa de algumas das idéias mais fanáticas que poderiam ser 
apresentadas. Ensinamentos semelhantes àqueles que tivemos de defrontar logo após 1844 estão sendo ensinados por 
alguns que ocupam importantes posições na Obra de Deus." (Southern Watchman, 5 de abril de 1904). 

"'Living Temple' [O templo vivo] contém o alfa dessas teorias. Eu sabia que o ômega seguir-se-
ia pouco depois, e tremi por nosso povo." (Special Testimonies, Série B, no 2, p. 53). 

"Não vos enganeis: muitos se desviarão da fé, dando ouvido a espíritos sedutores e doutrinas de demônios. Temos 
agora perante nós o alfa deste perigo. O ômega será de natureza extremamente surpreendente." (1SM 197; 1904). 

"Seguir-se-á o ômega, e será recebido por aqueles que não estão dispostos a dar ouvidos à advertência que Deus tem 
dado." (ibid., p. 200; Special Testimonies, Série B, no 2, p. 50; 1904). 

É interessante que não encontramos Ellen White expressando quaisquer advertências contra The Glad Tidings [As 
alegres novas] de E. J. Waggoner. Em 11 de abril de 1901, ele expressamente negou que suas idéias fossem de caráter 
panteísta. (GCB 1901, p. 223). Teologia rebuscada pode sustê-lo nessa alegação. Seus sermões durante a assembléia de 
1901 eram ardorosos e poderosos. Foi após isso que Ellen White recomendou que ele fosse convidado a ensinar em 
Berrien Springs, pelo seu próprio benefício e o de seus estudantes. Ele precisava de comunhão mais íntima com irmãos 
capazes que havia conhecido quando estava virtualmente só na Grã-Bretanha. 



Na edição de 29 de janeiro de 1982 da revista The Criterion [O critério] (L. L. U. -- Universidade de Loma Linda), o 
Dr. Jack Provonsha declara o seguinte de Kellogg, cujo panteísmo era muito mais pronunciado do que o de Waggonner: 
"Em termos do significado técnico de panteísmo, [Kellogg] não era um panteísta". Mas Kellogg estava errado em sua 
concepção da natureza de Deus. Ellen White aparentemente simpatizava com a motivação evangélica de Waggonner, e 
por essa razão pode ter-se abstido de criticá-lo. Ela discerniu que o rumo tomado por Kellogg poderia destruir o 
fundamento espiritual da Igreja. 

Essa crise foi permitida como um teste e prova para nossa fé e para servir de lição às gerações futuras: 

"Deus tem permitido que a apresentação da conjugação do bem e do mal em "Living Temple" [Templo vivo] ocorra 
para revelar o perigo que nos ameaça. O trabalho que tem sido tão engenhosamente levado avante Ele permitiu a fim 
de que certos acontecimentos possam consumar-se, e que possa ser visto o que um homem pode fazer. . . Deus tem 
permitido que a atual crise abra os olhos daqueles que desejam conhecer a verdade. Ele deseja que Seu povo entenda a
que extensão a sofisticação e perspicácia do inimigo pode conduzir." (ibid., no, p. 36). 

Destarte, a crise do "Living Temple" não poderia assinalar o fim dos esforços de Satanás em desviar, cativar e confundir
e transtornar o povo do Advento. O perigo de apostasia sutil e interior em nosso meio está ainda presente, mais assim do
que nunca antes: "Uma coisa deve em breve ser reconhecida--a grande apostasia, que se está desenvolvendo e 
aumentando e tomando corpo, e continuará a fazê-lo até que o Senhor desça do céu com um clamor" (ibid., pp. 56, 57). 

(4) As apresentações populares da história pós-1888 como uma grande vitória cancelam a lição objetiva inerente à 
apostasia de Kellogg. Aquilo que Deus permitiu para "revelar o perigo que nos ameaça"' a fim de que pudéssemos 
entender "a que extensão a sofisticação e perspicácia do inimigo pode conduzir" é desfigurado como uma vitória para a 
sabedoria dos homens e evidência do cuidado aprovador e indulgente de Deus. O ponto crucial da experiência é 
sepultado pela declaração de que o "ômega" foi um evento do passado distante: 

"Há duas fases da luta--primeiro, os erros panteísticos, em segundo lugar, a questão da possessão e controle. O 
Espírito de Profecia chamou-os o alfa e ômega das questões. O panteísmo, a "doutrina de demônios", é chamado de 
Alfa, e do Φmega foi declarado tratar-se de eventos [sic] "de natureza bastante assustadora". 

"Alguns têm alegado que o termo Φmega refere-se a alguma grande dificuldade futura ou apostasia e têm às vezes feito
uma errônea aplicação dele a esse ou aquela ramo das operações   denominacionais. . . . Em anos passados, o 
entendimento desses termos era que o Alfa seriam os erros mencionados acima e o Φmega a divisão e rebelião que 
privaram a Igreja de sua instituição de saúde mais antiga. Essa foi deveras uma ocorrência assustadora que poucos 
esperavam. A longo prazo, porém, somente poucos dentre nossos membros nos deixaram." (L. H. Christian, The 
Fruitage of Spiritual Gifts [Os frutos dos dons espirituais], p. 292). 

                

Se for verdade que a perda do Sanatório de Battle Creek foi o ômega, podemos descansar assegurados de que as 
maiores provas e perigos ao movimento adventista tiveram lugar oitenta anos atrás. Com todo o repertório de tentações 
especiosas de satanás já esgotado no passado remoto, não temos de nos preparar para nada especial no futuro.2 

Onde Jaz a Verdade Sobre o "Ômega"? 

Numa recente edição de Spectrum [Gama], Vol. 12,  no 2, o  Dr. Robert Jonhston reforça a idéia de Christian, citando D.
E. Robinson como suporte. Contudo, não oferece evidência de Ellen White para o seu ponto de vista. Ela nunca, em 
tempo algum, na década logo posterior deu a entender que a perda da instituição de Battle Creek fosse o ômega. Ela 
nunca diz que se trata de "eventos". Johnston enfraquece o seu argumento admitindo que alfa e ômega são "partes de 
um contínuo simples e direto". Se assim for, a última deve ser de natureza idêntica à da primeira--não se tratando de 
"eventos", mas de "doutrinas de demônios" sutilmente mascaradas como pretensa verdade. 

A idéia de que o ômega refere-se a um "evento" do passado parece contrária às declarações de Ellen White: 

(1) Ela disse que "muitos se apartarão da fé" nessa experiência. Mas Christian declara que "somente uns poucos dentre 
nossos membros nos deixaram" quando perdemos o Sanatório de Battle Creek. 

(2) Ela disse que o ômega seria um "perigo", o fim de um alfabeto de heresias mortíferas e doutrinas de demônios. 
Sendo do mesmo alfabeto, deve, então, tratar-se de heresias e ímpias doutrinas, somente mais agudas, mais sutis, e mais
especiosas como o ômega por fim seguiu-se ao alfa. Como poderia a perda física de uma instituição cumprir a profecia?



(3) Quando o ômega chegasse, ela disse, "tremi por nosso povo". Mas o grande Sanatório foi reconstruído com a 
expressa desaprovação de Ellen White; por que ela tremeria "por nosso povo" ante a perspectiva de perder aquilo que se
tornara somente um ardil a eles e nunca deveria ter sido reconstruído em tão grande escala? 

(4) O simbolismo do alfabeto requer um desenvolvimento de apostasia e confusão dentro da Igreja. O alfa é 
representado como se segue em seus escritos; o ômega deve necessariamente ser da mesma natureza: 

"A apostasia, princípios errôneos, idéias brilhantes e luminosas, teorias e sofismas que solapam os princípios 
fundamentais da fé, perversão da verdade, interpretações fantasiosas e espiritualísticas das Escrituras, o engano da 
injustiça, sementes de discórdia, de descrença, de infidelidade . . . semeiam falácias insidiosas, sentimentos do inimigo,
falsidades e fábulas agradáveis, infidelidade e ceticismo, uma multidão de enganos, um jugo de feitura humana, 
fábulas ardilosamente arquitetadas, uma mentira." (essas são expressões ao pé da letra tiradas de Special Testimonies 
[Testemunhos especiais], Série B, nos 2 e 7, concernentes ao alfa). 

O grande conflito entre Cristo e Satanás ainda prossegue. Temos agora chegado ao "futuro" que é aqui referido: 

"No futuro, a verdade será contrafeita por preceitos de homens. Teorias enganosas serão apresentadas. A falsa ciência 
é uma das agências que Satanás empregou nas cortes celestiais. . . . 

"Não apresenteis teorias ou testes que não tenham fundamento na Bíblia. . . . "Está escrito" é o teste que deve ser 
apresentado a todos." (RH 21 de janeiro de 1904; Ev. 600, 601). 

Por essas alturas, nosso inimigo deve ter adquirido habilidade extraordinária. É perturbador notar a sinceridade do Dr. 
Kellogg quando declarou que imaginava que estava ensinando as mesmas coisas que Ellen White ensinava. É por isso 
que muitos de nossos irmãos foram apanhados desprevenidos: 

                

"A vereda da verdade jaz bem junto à do erro, e ambos os caminhos podem parecer um às mentes que não são movidas 
pelo Espírito Santo, e que, portanto, não se apressam em discernir a diferença entre a verdade e o erro. . . . 

"Aqueles que estão a favor de promover ampla circulação [do livro The Living Temple] declararam: "Contém os 
mesmos sentimentos que a irmã White tem estado ensinando". Essa asserção atingiu diretamente o meu coração. Senti-
o quebrantado. . . . 

"Pode haver em meus escritos muitas declarações que, tiradas de seu contexto, e interpretadas segundo a mente do 
escritor do "Living Temple", pareçam estar em harmonia com os ensinos desse livro. Isso pode conceder apoio 
aparente à declaração de que os sentimentos em "Living Temple" estão em harmonia com os meus escritos." (Special
Testimonies, Série B, no 2, pp. 7, 52, 53; cf. declarações de Ellen White que parecem aproxi-
mar-se do panteísmo em 8T 255-261. Não há panteísmo ali, mas um leitor sem discernimento 
poderia pensar que há). 

Quando quer que apareça o ômega, muito provavelmente reivindicará apoio do Espírito de Profecia, e "muitas" mentes 
sem discernimento concordarão. E é também possível que alguns dirigentes destacados e influentes promovam o 
engano. A verdadeira semelhança de caráter com Cristo conduzirá aqueles em união com Cristo a protestar. Quando o 
eu é crucificado com Cristo uma santa ousadia se faz possível: 

"Quando os homens que se posicionam como líderes e instrutores trabalham sob o poder de idéias e sofismas 
espiritualistas, nos manteremos silentes, por temor de prejudicar sua influência, enquanto almas estão sendo 
enganadas? . . . 

"Irão os homens em nossas instituições manter-se em silêncio, permitindo que falácias insidiosas sejam promulgadas, 
para arruinar almas?" (ibid., pp. 9, 13, 14). 

Ellen White finalmente fala das provações ômega como uma experiência a dar-se após a sua morte: 

"Estou encarregada de dizer ao nosso povo que alguns não reconhecem que o diabo tem ardil após ardil e que os leva 
a efeito em maneiras que não esperam. As agências de Satanás inventarão maneiras de transformar pecadores em 
santos. Digo-vos agora, que quando for posta em descanso, grandes mudanças terão lugar. Não sei quando serei 
levada, mas desejo advertir a todos contra os ardis do diabo. . . . Eles devem observar cada pecado concebível que 
Satanás tentará imortalizar." (Carta, Elmshaven, 24 de fevereiro de 1915). 



Conclusão 

A verdade genuína é sempre boa nova. Ellen White orava, segundo aqueles que às vezes a ouviam: "Senhor, mostra-me 
o pior de meu caso". É também uma oração salutar para orarmos: "Senhor, mostra-nos a verdade de nossa história, a 
verdade de nossa presente condição espiritual". A verdade de nossa história passada oferece incalculável esperança e 
confiança para o futuro, se apenas a reconhecermos pelo que é. 

A Igreja remanescente, enfraquecida e débil como é, ainda é o supremo objeto de consideração do Senhor. 
Reconhecendo nossa pecaminosidade, nossa esperança está na misericórdia e imutável amor de Deus. O longo retardo 
da jornada que trouxemos sobre nós deve conduzir na plenitude do tempo ao Cristo que rejeitamos em nossa era de 
1888. Em auto-conhecimento das fraquezas e arrependimento, nós O encontraremos. Não haverá auto-vindicação no 
processo. 

Por outro lado, a esperança de Deus em nossa honestidade de coração. Ele próprio está em julgamento em nós, perante 
o universo. Ele aposta o Seu trono sobre a honestidade de Seu povo. Encontramos este refrigerante apelo cristocêntrico 
no Bulletin da Associação Geral de 1893: 

"Algo grandioso e decisivo deve ter lugar, e isso bem cedo. Se qualquer atraso houver, o caráter de Deus e Seu trono 
estarão comprometidos". 

"Será possível estarmos a ponto de arriscar a honra do trono de Deus? Irmãos, pelo amor do Senhor, e pelo Seu trono, 
saiamos do caminho." (A. T. Jones, citando Ellen White, p. 73; Ellen White, por seu turno, tomou por 
empréstimo tal pensamento de The Great Teacher [O grande mestre], de John Harris, 1836). 

                

Poderia qualquer outro tipo de alto clamor, além do que se seguirá a nosso arrependimento, iluminar a terra com glória? 

__________ 

1Ellen White desejava ajudar Kellogg e acreditava ser possível fazê-lo. Ele era "o médico do 
Senhor", e tinha se convertido integralmente na assembléia de Mineápolis, dissera ela (GCB, 
1903, p. 86). Kellogg declarou: "Eu me teria alegrado de receber alguma crítica amigável 
oferecida de um modo que pudesse compreendê-lo antes que o livro [The Living Temple] 
tivesse saído." (Carta a W. C. White, 24 de dezembro de 1903). A oposição ministerial tanto à 
mensagem de 1888 quanto à mensagem da saúde tinha-o desestimulado (cf. EGW Carta K-18, 
1892; K-86a, 1893). Kellogg declarou sobre sua juventude: "Quando eu vi os princípios de 
saúde, pareciam-me tão belos e coerentes que os aceitei de imediato. Então tive tal luta em 
bater-me por esses princípios que não amava quem quer que não amasse esses princípios. 
Alguns dos piores conflitos que a obra de saúde tem recebido tem sido de ministros de nossas 
Associações Gerais. Era uma grande provação para nossos auxiliares no sanatório ter os mi-
nistros da Associação Geral freqüentando nossas mesas, e pedindo aos auxiliares, que não 
tinham provado carne por muito tempo, para levar-lhes algum frango cozido ou um bife. 
Chegamos a tal ponto que temíamos receber ali alguém da Associação Geral. . . . Finalmente 
senti-me tão temeroso de ver os ministros que me tornei suspeito deles; pois não sabia se 
poderia confiar neles ou não. . . . Sinto agora que posso confiar em ti, e tenho plena confiança 
em tua pessoa" (GCB 1903, p. 83). Ele mais tarde perdeu muito dessa confiança. Os males 
duplos de contínua indiferença ministerial tanto com relação à reforma de saúde e quanto à 
mensagem de 1888 teve muito a ver com a defecção de Kellogg. A fermentação espiritual em 
Battle Creek causada por oposição íntima à mensagem não poderia propiciar nutrimento para a
alma de Kellogg. 

2Desde os anos da década iniciada em 1920 tentativas têm sido empreendidas para atribuir 
como "ômega" essa ou aquela doutrina nova ou falsa. Alguns em nosso tempo têm-no visto na 
"nova teologia" reformacionista. Cada geração tem tido que defrontar um engano mais 
sofisticado. Ninguém pode dizer com certeza se temos já visto o fim, o Z, do alfabeto satânico 
de enganos. Contudo, podemos estar no estágio de X ou Y.



13. Predições de Ellen White Sobre o Culto a 
Baal

    
Uma série de quatro partes na Advent Review [Revista adventista], de junho de 1986, trata com franqueza de um sério 
problema. Um elevado número de jovens criados em lares e escolas adventistas estão deixando a Igreja por uma nova 
razão: estão agora unindo-se a outras igrejas. 

A série ("To Catch a Star" [Para agarrar uma estrela]) deplora o fato óbvio de que a maioria dos jovens adventistas 
carecem da visão que motivava a juventude "missionária voluntária" de gerações anteriores. "Não emocionante, não 
suficientemente grande,  e sem relação com a vida"--essas são as "inadequações específicas" que nossos jovens vêem no
adventismo contemporâneo. 

Se a missão adventista do sétimo dia é aquela dos três anjos de Apocalipse 14, poderia ser verdade que ela é "não 
emocionante, não . . . grande, e sem relação com a vida"? Não, a menos que tenhamos entendido mal a realidade! Mas 
por alguma estranha razão, tem assim parecido a muitos jovens. 

O verdadeiro dirigente da Igreja Adventista do Sétimo Dia não é a Associação Geral nem um clero hierárquico. É o 
próprio Cristo, o mesmo Cristo a quem os pioneiros nos idos da década de 1840 viam como começando o Seu 
ministério no Lugar Santíssimo do santuário celestial. Não será Ele suficientemente emocionante, positivo, grande, e 
relacionado com a vida para captar a devoção de todo o coração da juventude de nossos dias? Ou está essa visão de 
nossa juventude pioneira tão irremediavelmente perdida para eles como a visão de João e Carlos Wesley está perdida 
para a juventude metodista moderna? 

Se a Igreja Adventista do Sétimo Dia se tornou tão entediante, como a maioria dos nossos jovens pensam, a razão não 
pode ser que o seu Líder seja "entediante". Segundo a perspectiva profética de Ellen White, o problema é que um falso 
cristo usurpou o lugar do Verdadeiro. Ela diz que o culto a Baal tem cativado muitos de nós tão seguramente quanto 
enganou o antigo povo de Deus nos dias de Elias e Jeremias. O número proporcional pode até ser semelhante. 

Isso não significa que a igreja caiu como se deu com "Babilônia" ou que tenha deixado de ser o supremo objeto do 
amorável cuidado do Senhor. Dissidentes e facciosos que descartam a igreja como caída não entendem a realidade do 
culto a Baal. A plena verdade é boas novas, pois arrependimento, reforma, e reconciliação com Cristo tornam-se 
possíveis quando a realidade é reconhecida, tal como se deu nos dias de Elias. 

Israel em seu tempo era ainda a nação escolhida do Senhor, e Judá igualmente ao tempo de Jeremias. Segundo a 
profecia bíblica, a Igreja Adventista do Sétimo Dia é ainda hoje portadora da mensagem de Apocalipse 14. A verdade 
significa simplesmente que o genuíno arrependimento e reforma são necessários se esta Igreja deve proclamar "o 
evangelho eterno" ao mundo de modo a iluminar a Terra com glória. E tal experiência espiritual é possível. 

Se isso não for verdade, devemos simplesmente espremer-nos dentro de outro nicho denominacional, ao lado de 
"batistas, presbiterianos, luteranos, episcopais, e católicos", que com outras igrejas, declara a Review, estão acolhendo 
crescentes números de jovens adventistas que abandonam o adventismo. Esses jovens anteriormente adventistas vêem a 
"distinção denominacional. . . como de menor importância do que uma crença geral num Ser Supremo". Essa 
mentalidade cancelaria nossa história e nos poria de volta ao marco zero de um mundo que nunca ouviu a mensagem 
adventista do sétimo dia. 

Contudo, o cenário profético de Apocalipse não apela à extinção desse povo singular definido no capítulo 14, nem a 
supressão de sua mensagem especial. 

A Rejeição da Mensagem de 1888 

Conduz ao Culto de Baal 



Poucos meses após Mineápolis, Ellen White viu uma de suas visões mais nítidas e assustadoras: "Impressionei-me de 
que grande perigo estava perante nós, no coração da Obra" (TM 460-471). 

Parece que ninguém mais compartilhava de seu peso d'alma, mas o Senhor a encorajou a crer que Ele não abandonaria 
Sua Igreja. "Foram-me apresentadas algumas coisas que eu não podia compreender; mas foi-me dada segurança de que 
o Senhor não permitiria que o Seu povo se envolvesse na neblina do ceticismo e infidelidade mundanos, amarrado em 
molhos com o mundo" (p. 460). 

Poderia, talvez, ter sentido quantos de nossos jovens contemporâneos se envolveriam com essas névoas, amarrados em 
molhos com o mundo, satisfeitos como uma mera crença "num Ser Supremo", destituídos de uma clara concepção da 
obra do Sumo Sacerdote no cósmico Dia da Expiação? 

Muitos dentre os nossos jovens acham o adventismo como uma concha oca e monótona porque perderam a visão que os
pioneiros tinham do santuário e da mensagem de 1888 de esperançosas Boas Novas. A visão de Salamanca de Ellen 
White faz referência a esse vazio do fracasso em 1888. Ela predisse que em conseqüência dessa descrença, a antiga 
apostasia de Israel nos afligiria: 

"Os preconceitos e opiniões que prevaleceram em Mineápolis não estão mortos de modo algum; as sementes ali 
semeadas em alguns corações estão prontas a brotarem à vida e produzir uma messe semelhante. Os topos foram 
cortados, mas as raízes nunca foram erradicadas, e ainda produzem seu fruto não santificado para envenenar o 
julgamento, perverter as percepções, e cegar o entendimento daqueles com quem estamos ligados, com respeito à 
mensagem e mensageiros . . . 

"A infidelidade tem conquistado terreno em nossas fileiras; pois é moda apartar-se de Cristo, e dar lugar ao ceticismo. 
O clamor do coração de muitos tem sido: "Não queremos esse homem dominando sobre nós". Baal, Baal é a escolha. A
religião de muitos entre nós será a religião do Israel apóstata, porque amam seu próprio caminho, e se esquecem do 
caminho do Senhor. A verdadeira religião, a única religião bíblica, que ensina o perdão somente mediante os méritos 
de um Salvador crucificado e ressurreto, que advoga justificação pela fé no Filho de Deus, tem sido diminuída, 
criticada, ridicularizada e rejeitada. . . . Que tipo de futuro apresenta-se diante de nós se falharmos em chegar à 
unidade da fé [de 1888]?" (TM 467, 468; 1890). 

Podemos responder a sua pergunta de modo bem simples: o tipo de futuro a que temos agora chegado. 

A experiência pós-1888 traumatizou Ellen White, pois viu quase com horror como Satanás poderosamente tentaria 
destruir a singularidade da missão deste povo. Vários anos depois, ela disse: 

"Tudo seguirá em frente em meio a aparente prosperidade; mas Satanás está bem desperto, e está estudando e 
aconselhando-se com seus anjos malignos sobre outro modo de ataque onde possa ter êxito. . . . O grande conflito se 
fará mais e mais forte, e se tornará mais e mais determinado. Mente será disposta contra mente, planos contra planos, 
princípios de origem celestial contra princípios satânicos. A verdade em suas variadas fases estará em conflito com o 
erro em suas formas sempre mutantes e crescentes, as quais, se possível, enganarão os próprios escolhidos. . . . 

"Ministros não santificados estão-se unindo contra Deus. Estão louvando a Cristo e ao deus deste mundo no mesmo 
fôlego. Enquanto professamente recebem a Cristo, abraçam Barrabás, e por suas ações declaram: "Não este homem, 
mas Barrabás". . . Deixemos que o filho do engano e do falso testemunho seja acolhido por uma igreja que tenha tido 
grande luz, grande evidência, e essa igreja descartará a mensagem que o Senhor enviou, e receberá as mais 
irrazoáveis asserções e falsas suposições e teorias. . . . 

"Muitos se postarão em nossos púlpitos com a tocha da falsa profecia nas mãos, acesas pela tocha infernal de Satanás.
. . 

"O conflito deve tornar-se mais e mais ferrenho. Satanás avançará no campo e personificará a Cristo. Ele 
representará mal, aplicará mal e perverterá tudo que possa, para enganar." (TM 407-411; 
1897; ênfase acrescentada). 

O Que É o Culto a Baal? 

São essas predições de culto a Baal uma séria preocupação para nós hoje, ou foi um problema apenas temporário, 
confinado a Battle Creek no século dezenove? Nossa reação natural a essa inspirada predição é dizer, "Impossível! 
Incrível! Podemos ser 'miseráveis' e tudo o mais, contudo não estamos espiritualmente 'pobres' assim!" Por outro lado, 



nossa consciência silenciosamente nos diz que algo está errado. Pode ser que isso faça sentido, afinal de contas. Quem é
Baal? 

Na linguagem do antigo Israel, Baal era a simples palavra para senhor ou marido: 

"É significativo que nos tempos patriarcais . . . o marido é o mestre, o baal, da esposa, que é dependente dele para sua 
própria sobrevivência e sobre quem ele tem uma autoridade não compartilhada por outros." (B. G. Sanders, 
Christianity After Freud, Geoffrey Bles Ltd., London, 1949, p. 88; cf. Oséias 2:16). 

Baal, o deus dos cananeus, significa "o senhor", freqüentemente a maneira ordinária de falar 
do verdadeiro Deus de Israel, o SENHOR, Javé. O babilônio Adon, helenizado como Adonis, tem 
o mesmo significado. É uma palavra cognata do hebraico Adonai, ou "o Senhor". Assim, quando
os profetas de Baal oraram no Monte Carmelo, clamavam, "Oh, Senhor, Senhor, ouve-nos", 
enquanto Elias preservava uma distinta diferença em sua concepção de Deus (1 Reis 18:26). 

Assume-se comumente que havia uma vasta diferença evidente entre a verdadeira religião de Israel e as religiões 
contemporâneas do paganismo. Mas os eruditos declaram que ocorriam surpreendentes semelhanças--um sacrifício 
matinal e da noitinha conduzidos diariamente, um dízimo pago aos sacerdotes, animais oferecidos sem mancha, livros 
sagrados e salmos penitenciais, muitos conceitos e idéias que eram cópias da verdadeira. 

Os templos de Babilônia e Assíria tinham muito em comum com o templo de Salomão. O povo de Israel 
freqüentemente tropeçava nessas semelhanças e era enganado em várias formas de adoração apóstata. Era difícil para 
Israel sentir que estava adorando um falso deus quando o nome era aquele que comumente se empregava para o 
verdadeiro Deus. A linguagem e terminologia eram semelhantes, mas somente um profeta inspirado e aqueles que nele 
criam podiam discernir como os motivos e concepções diferiam. A predição de Ellen White suscita a assustadora 
possibilidade de que uma apostasia tão séria tem mansamente penetrado na Igreja moderna enquanto dormimos. Se for 
verdade, a situação é assustadora, mas não desesperadora. O arrependimento foi possível ao tempo de Elias, e é possível
nos nossos. 

A apostasia no tempo de Elias é freqüentemente entendida de modo equivocado como um desvio da verdade tão óbvia e
chocante ao ponto de fazer os israelitas parecerem de forma incomum insensíveis e inescusáveis. Os fatos são que a 
apostasia de Israel foi gradual e inconsciente, requerendo cerca de um século para assumir as proporções que Elias 
reconheceu em seus dias. Ele deve ter tido uma mente muito perspicaz para discerni-la (cf. 3T 273; PK 109, 133, 137). 
Devemos nos lembrar que Elias ainda vive, tendo sido trasladado. Sentir-se-ia ele em casa entre nós, reconhecendo 
Jezabel e seus profetas? 

Sendo, Baal, um falso cristo, é óbvio que todo culto do eu que é disfarçado como culto a Cristo e que foge ao princípio 
da cruz será, em realidade, culto a Baal. As raízes descem fundo, freqüentemente abaixo de nossa consciência. 

O uso verbal do nome de Cristo e outra terminologia cristã nada representa no que tange à identificação da verdade. O 
inimigo de Cristo deve "personificar a Cristo", ou seja, assumir Sua aparência e usurpar-Lhe a identidade mediante 
enganos muito sutis. Mas muito antes da personificação virá a sua falsa representação. O não-adventista Frederick A. 
Voigt reconheceu um aspecto desse engano supremo: "A 'Ética Cristã' é o Anticristo do mundo ocidental. Trata-se da 
mais insidiosa e formidável corrupção que já afligiu este mundo". 

Um pequeno exemplo é o culto do amor ao eu. Mediante uma sutil manipulação das Escrituras, o amor pecaminoso do 
eu tem sido transformado numa virtude. Durante os últimos quinze anos tem sido ensinado com todo empenho a nossos 
jovens como um suposto dever cristão. A ordem divina para amar nosso semelhante como amamos a nós mesmos é 
distorcida numa ordem para amar o eu, quando, de fato, o Senhor ensinou que a motivação de nossa natureza 
pecaminosa de nascença de amor ao eu é agora redirecionada mediante genuína fé a um amor semelhante ao de Cristo 
por nosso semelhante. 

O auto-respeito genuíno é, de fato, uma virtude, mas torna-se autêntica mediante uma apreciação do amor altruísta de 
Cristo revelado na cruz. A verdadeira auto-estima é assim enraizada em Sua expiação. Mas o amor, do tipo "eu 
primeiro" é oposto à devoção a Cristo e Sua obra. É compreensível que um inimigo promova o culto do eu como se 
fosse ensino de Cristo. O que é difícil entender é por que os adventistas do sétimo dia devam promovê-lo. 

Indubitavelmente é ignorância ou desconsideração com as declarações de Ellen White sobre o culto a Baal que tem 
tornado possível que a filosofia da Nova Era seja tolerada em nosso meio na medida em que se dá. Mas o fundamental 



em toda nossa confusão moderna é o erro de  admitir-se um falso cristo pelo verdadeiro em conseqüência de nossa 
tragédia de 1888. As raízes remontam a quase um século. 

Estamos todos familiarizados com a descrição do estágio final da personificação de Satanás quando ele imitar o 
segundo advento: 

"Como ato culminante no grande drama de engano, o próprio Satanás personificará a Cristo . . . como um ser 
majestoso de brilho ofuscante . . . jamais superado por qualquer coisa que olhos mortais tenham contemplado. A 
exclamação de triunfo soa pelo ar: "Cristo veio! Cristo veio!" As pessoas se prostram em adoração perante ele, 
enquanto ergue as mãos e pronuncia uma bênção sobre eles. . . . Sua voz é suave e mansa, contudo plena de melodia. . .
. Esse é um tremendo engano, quase insuperável (GC 624)." 

A visão de Salamanca de 1890 desfaz um mistério. Em conseqüência de nossa incompreensão de 1888 quanto ao 
verdadeiro Cristo, esse falso cristo encontrará um meio de introduzir-se mediante representação falsa por falsas 
doutrinas e errôneos conceitos antes de dar o passo final de personificação física. É assim que as palavras de Ellen 
White podem ser cumpridas. "A religião de muitos entre nós será a religião do Israel apóstata"--culto a Baal. Onde quer
que o eu se torne o verdadeiro objeto de devoção enquanto professamos servir a Cristo, há um culto a Baal. Onde quer 
que a busca por promoção, prestígio e poder sejam as verdadeiras motivações do ministério, ali teremos profetas de 
Baal. 

Mas isso não pode ocorrer onde a verdadeira mensagem de justificação pela fé é entendida e crida. O culto a Baal é 
fruto de uma espécie de ensinos corruptos que incentivam uma profissão de fé em Cristo enquanto o eu não é 
crucificado com Ele: 

"A época atual caracteriza-se por idolatria, tão verdadeiramente como foi aquele em que viveu Elias. Nenhum objeto 
de adoração precisa ser visível; pode não haver qualquer imagem para os olhos perceberem; . . . multidões têm uma 
concepção errônea de Deus e Seus atributos, e estão tão verdadeiramente servindo a um falso deus como estiveram os 
adoradores de Baal." (PK 177). 

"Nesta época o anticristo aparecerá como o verdadeiro Cristo . . . Mas o verdadeiro líder de toda esta rebelião é 
Satanás revestido como um anjo de luz. Os homens serão enganados e o exaltarão em lugar de Deus, e o deificarão." 
(TM 62; 1893). 

"Cristo será personificado, mas num ponto haverá uma assinalada distinção. Satanás fará o povo desviar-se da lei de 
Deus." (FE 471, 472; 1897). 

"Aqueles que não se acham inteiramente consagrados a Deus podem ser levados a realizar a obra de Satanás, 
conquanto ainda gabando-se de que estão no serviço de Cristo." (5T 103). 

Uma justificação pela fé falsificada é inevitável quando a própria fé não é definida em termos neotestamentários. A 
motivação popular centralizada no temor ou esperança de recompensa não é o da "fé que opera por amor (agape)". 
Assim, o culto a Baal encontra um meio para introduzir-se mediante teorias populares, mas inadequadas de justificação 
pela fé. 

Como Jeremias Confrontou o Culto a Baal 

No tempo de Jeremias, Judá caiu na adoração a Baal tão imperceptivelmente aos sacerdotes e ao povo quanto se dera 
com Israel ao tempo de Elias. O livro de Jeremias é um livro de texto quanto ao confronto com a adoração de Baal. 

(1) Devido a tratar-se de uma apostasia inconsciente, os dirigentes e povo tentaram negar sua existência: 

"Como podes dizer: Não estou maculada, não andei após os Baalins? Vê o teu rasto no vale, reconhece o que fizeste. . .
.   ainda dizes: Estou inocente. . . porquanto dizes: Não pequei". (Jeremias 2:23, 35). 

"Por que nos ameaça o Senhor com todo este grande mal? qual é a nossa iniqüidade, qual é o nosso pecado, que 
cometemos contra o Senhor nosso Deus? Então lhes respondereis: Porque vossos pais me deixaram, diz o Senhor, e se 
foram após outros deuses." (16:10, 11). 

"Porque, ó Judá, segundo o número das tuas cidades, são os teus deuses; . . . levantastes altares para vergonhosa 
cousa, isto é, para queimares incenso a Baal. . . O Senhor me fez saber, e eu o soube; então me fizeste ver as suas 
maquinações" (11:13, 18). 



(2) Esse culto apóstata era combinado com o verdadeiro culto ao Senhor em Seu templo, em Jerusalém: 

"Furtais e matais, cometeis adultério e jurais falsamente, queimais incenso a Baal e andais após outros deuses que não
conheceis, e depois vindes e vos pondes diante de Mim nesta casa, que se chama pelo Meu nome, e dizeis: Estamos 
salvos; sim, só para continuardes a praticar estas abominações! . . . porque os filhos de Judá . . . puseram os seus 
ídolos abomináveis na casa que se chama pelo Meu nome, para a contaminarem" (7:9, 10, 30). 

                

(3) Os líderes religiosos na sede da nação ajudavam e propagavam essa apostasia: 

"Pois estão contaminados, assim o profeta como o sacerdote; até na minha casa achei a sua maldade, diz o Senhor. . . 
Nos profetas de Samaria bem vi eu loucura; profetizavam da parte de Baal, e faziam errar o meu povo, Israel. . . . 

". . . dos profetas de Jerusalém se derramou a impiedade sobre toda a terra. . . . 

". . . profetas . . . cuidam em fazer que o Meu povo se esqueça do Meu nome pelos seus sonhos que cada um conta a seu
companheiro, assim como seus pais se esqueceram do Meu nome por causa de Baal." (23:11, 13, 15, 26, 27). 

Graças a Deus Ele prometeu "enviar . . . Elias, o profeta, antes da vinda do grande e terrível dia do Senhor" (Mal. 4:5). 
Precisamos dele desesperadamente! (Ellen White dá a entender que "Elias" é a mensagem que começou em 1888; ver 
RH 18 de fevereiro de 1890). Ao mesmo tempo devemos entender como o inimigo anseia em contrafazer mesmo a 
vinda de Elias, e incentivará qualquer "reformador" auto-designado que se levanta em sua própria vaidade para 
apressar-se por onde os anjos temem trilhar. "A palavra do Senhor veio a Elias; ele não buscou ser o mensageiro do 
Senhor." (5T 299). 

Babilônia Continuou a Cair? 

Sem entender a mensagem de 1888 e sua história em relação ao Dia de Expiação celestial, nossa juventude acha difícil 
ver como a Igreja Adventista do Sétimo Dia se ajusta ao plano de Deus para o mundo hoje. A tentação é quase 
irresistível de ver o adventismo como outra opção religiosa, um estilo de vida não necessariamente mais válido do que 
qualquer outro respeitável grupo religioso que reconhece um "Ser Supremo". 

Há inumerável quantidade de pessoas e pastores bondosos e sinceros em igrejas populares observadoras do domingo. 
Eles são tão felizes, amoráveis, zelosos e dedicado a suas famílias quanto o somos às nossas, em alguns casos de 
mentalidade mais missionária do que nos temos tornado. O êxito deles em crescimento da igreja supera enormemente o 
nosso em muitos casos, e seus padrões morais parecem elevados. A pergunta do Senhor, "Que fazeis de mais?" é uma 
que eles têm o direito de dirigir-nos (Mateus 5:47). E essa é a pergunta embaraçosa que muitos de nossos jovens estão 
formulando. 

A plena luz da terceira mensagem angélica em verdade "tem sido em grande medida deixada longe do mundo" desde a 
época de 1888 (cf. 1SM 234, 235). Como resultado, o mundo tem-se postado numa relação diferente com Deus do que 
o Seu plano previa. Enquanto "Elias" tem tido que ir para o exílio, alguns "Obadias" têm tido que nutrir os sinceros 
profetas do Senhor "numa caverna", por assim dizer. A queda de Babilônia tem sido limitada. Ela ainda não se tornou o 
que será quando o alto clamor for proclamado. A voz de Apocalipse 18:4 ainda não se fez ouvir clara e poderosamente, 
"Retirai-vos dela, povo Meu". 

Nosso Senhor nos diz claramente qual é o problema: Ele ainda não pode trabalhar por sua Igreja Remanescente tão 
poderosamente quanto gostaria (cf. 6T 371). A expressão grega que nosso Senhor emprega significa que o tornamos tão 
nauseados que Ele sente-se a ponto de vomitar (Apocalipse 3:16, 17).1 Seria demais declarar que pessoas sinceras que 
estão próximas de Jesus também se sentem nauseadas, como se dá com Ele, pelo culto a Baal centralizado no eu que 
prevalece no moderno equivalente do templo do Senhor? A vaidade de espírito, a superficialidade dos sermões, o louvor
e lisonja de homens e mulheres, o gritar nos microfones, as gesticulações e termos jocosos, e o patético legalismo 
egocêntrico--como Cristo se sente? E como aqueles que Ele descreve em Apocalipse 18:4 como "Meu povo" se sente? 

É terrível pensar que o culto a Baal tem-se infiltrado no Israel moderno como ocorreu no antigo Israel, mas a serva do 
Senhor insiste que é verdade. A natureza humana sendo a mesma em todas as épocas, nossa tendência tem sido a mesma
como a do antigo povo do Senhor--assimilar o pensamento das pessoas ao nosso redor. A rejeição da mensagem de 1888
estabeleceu o padrão por quase um século de tal assimilação, começando com a exposição de idéias falseadas na sessão 
de 1893 que se propunha ser a mesma genuína justificação pela fé.2 



Esse foi somente o começo. Temo-nos volvido vez após vez para as igrejas populares e sua liderança em busca de idéias
e inspiração que presumimos tratar-se da mesma mensagem, não discernindo as distinções fundamentais. Já nos anos da
década 1890 havia tendências de confundir a justificação pela fé católica como sendo a genuína (GCB 1893, pp. 244, 
261, 262, 265, 266). 

Pouco após a I Grande Guerra, tomamos emprestado o entusiasmo da "vida vitoriosa" do The Sunday School Times 
[Tempos da escola dominical]. O livro de Froom Movement of Destiny [Movimento predestinado] até se gaba que a 
mensagem de 1888 era essencialmente a mesma que uma vasta parcela dos pregadores evangélicos ensinavam (pp. 255-
258, 319-321, ed. de 1971). 

Isso não significa dizer que todas essas idéias sejam más, mas o conceito singular da purificação do santuário tem 
estado ausente de tudo isso. Esse vácuo tem propiciado que o culto a Baal invada o arraial. 

A Mensagem de 1888 e o Dia da Expiação 

Conquanto a queda de Babilônia não esteja ainda completa, os estágios iniciais tiveram lugar. Algo essencial está 
decididamente faltando nas doutrinas e experiência das igrejas que não entendem o ensino escriturístico do dia 
antitípico da expiação. Por demais afastado por várias gerações de seus pioneiros da era 1844, não podem ser tidas por 
responsáveis pela verdade que desconhecem a menos que também a tenham rejeitado. Não obstante, são tragicamente 
mais pobres por não conhecê-la. 

Em uma de suas primeiras comunicações Ellen White descreve o início desse processo de privação. Ela recebeu 
iluminação profética quanto à causa básica da alienação espiritual do moderno cristianismo do "evangelho eterno" de 
Apocalipse 14. Em sua visão ela contemplou a transição do ministério do Sumo Sacerdote celestial do primeiro 
compartimento para o segundo. O conhecimento dessa mudança de ministério foi rejeitado por multidões de cristãos. O 
que torna este relato importante não é a questão de culpa ou falta dela pela rejeição da luz de 1844. A realidade é o 
terrível engano que se introduziu por falta de uma verdade vital concernente a Cristo e Sua obra deste tempo no Dia da 
Expiação final e do sábado do quarto mandamento. Esta declaração tem profundas implicações: 

"Não vi um raio de luz passar de Jesus para a descuidada multidão após ter-Se levantado, e foi deixada em completa 
escuridão. . . . Aqueles que se levantaram com Jesus dirigiam-Lhe a fé no [compartimento] santíssimo, e oravam: "Meu
Pai, concede-me o Teu Espírito". Então Jesus soprou sobre eles o Espírito Santo. Nesse sopro havia luz, poder e muito 
amor, gozo, e paz. 

"Volvi-me para olhar o grupo que ainda estava inclinado perante o trono [do primeiro compartimento]; não sabiam 
que Jesus o havia deixado. Satanás parecia estar junto ao trono, tentando levar avante a obra de Deus. Vi-os olhando 
para o alto, para o trono, e orando: 'Pai, concede-nos o Teu Espírito'. Satanás então lhes soprava uma ímpia 
influência; nela havia luz e muito poder, mas não o doce amor, gozo, e paz." (Primeiros Es  critos   55, 56). 

"Por rejeitarem as duas mensagens anteriores, eles [os rejeitadores] tinham de tal modo obscurecido o seu 
entendimento que não podem ver luz na mensagem do terceiro anjo, que revela o caminho para o lugar santíssimo. Vi 
que como os judeus crucificaram a Jesus, do mesmo modo as igrejas nominais crucificaram estas mensagens, e, 
portanto, não têm conhecimento do caminho para o santíssimo, e não podem beneficiar-se com a intercessão de Jesus 
ali. δ semelhança dos judeus, que ofereciam seus sacrifícios inúteis, eles oferecem suas inúteis orações ao 
compartimento que Jesus deixou; e Satanás, satisfeito com o engano, assume um caráter religioso, e atrai a mente 
desses professos cristãos para si mesmo, operando com o seu poder, seus sinais e maravilhas de engano. . . . Ele 
também vem como um anjo de luz, e espalha sua influência sobre a terra por meio de falsas reformas. As igrejas estão 
vibrando e consideram que Deus está operando maravilhosamente por elas, quando trata-se da obra de outro espírito. 
(ibid., pp. 260, 261). 

É essa percepção profética válida? Se for, tem implicações de vasto alcance. Explica o mistério da confusão que vemos 
no moderno mundo cristão. Conquanto uma aparente prosperidade espiritual caracterize muitas das igrejas que "não têm
o conhecimento do caminho para o [lugar] santíssimo" e que "não podem beneficiar-se com a intercessão de Jesus ali", 
as questões finais da marca da besta testarão a devoção de todos a Cristo. 

Membros deixam a Igreja Adventista porque, alegam, encontram "amor", "calor humano" e "poder" espiritual nas outras
igrejas, não discernindo a verdadeira natureza do amor de Cristo como agape. Assim são facilmente enganados por uma
sentimentalidade superficial. É possível entender essa situação confusa à parte da percepção profética do dia final de 
expiação? 



E pode nossa própria impotência espiritual ser identificada com a perda de contacto com esse Sumo Sacerdote especial 
e único que adentrou o ministério do segundo compartimento ao final da profecia dos 2.300 anos? Sua obra final é 
emocionante, positiva, grandiosa, relacionada com a vida! Temos também perdido um entendimento prático de Sua 
obra, de modo que nossa missão pareça em conseqüência "árida". Analisemos essas declarações de Primeiros Escritos: 

(1) Uma geração específica de cristãos na era de 1844 rejeitou a proclamação endossada pelo Espírito da primeira e 
segunda mensagens, e muitos mileritas rejeitaram a terceira mensagem angélica. (A esmagadora maioria dos cristãos e 
seus ministros hoje nada entendem disso). 

(2) Deus é eminentemente justo. Ele não pode considerar culpados esses modernos descendentes da geração rejeitadora 
de 1844 se não compreenderam a mensagem suficientemente para rejeitá-la de modo inteligente. Não há razão para 
supor que muitas dessas pessoas não estão vivendo sinceramente à altura de toda a luz que possuem e assim são 
individualmente aceitas pelo Senhor. 

(3) Contudo, a questão fundamental não é mera salvação pessoal em preparação para a morte. Uma vez que a profecia 
bíblica indica que a vinda do Senhor está próxima, a questão básica é uma preparação para a Sua vinda e as provas 
finais que a antecedem. E não devemos nos esquecer a motivação transcendente de preocupação pela honra e 
vindicação do Salvador de modo que o grande conflito possa findar em vitória para Ele. 

Para que isto tenha lugar em qualquer comunidade de corações e vidas humanas, a verdade plena da justificação pela fé 
deve ser claramente compreendida. E as igrejas populares não podem entender essa verdade, conquanto sinceras possam
ser, pois "não têm conhecimento do caminho para o santíssimo [lugar], e não podem beneficiar-se com a intercessão de 
Jesus ali". 

A genuína justificação pela fé não é somente uma verdade, mas uma experiência que a acompanha, a qual o Sumo 
Sacerdote celestial ministra em Sua obra final de expiação. Séculos seguidos de ignorância dessa verdade não podem 
resolver o problema. A terceira mensagem angélica em verdade é vitalmente necessária. Na ausência dessa verdade, 
nenhuma corporação de pessoas em parte alguma pode estar preparada para a segunda vinda de Cristo, a despeito de 
sua filiação religiosa. 

(4) Ellen White é objetiva ao descrever Satanás como um sutil manipulador. Ele tem êxito somente quando "atrai a 
mente desses professos cristãos", desviando-os da obra especial e singular de Cristo no Compartimento Santíssimo. 
Segundo a declaração de Primeiros Escritos, o seu método é aparentar perpetuar o mesmo ministério de Cristo que 
prosseguiu no primeiro compartimento desde Sua ascenção até 1844. Seu intento é eclipsar um conhecimento da 
mudança nesse ministério. 

O ministério do Sumo Sacerdote deve mudar, porque Ele não pode ministrar para sempre o Seu sangue em substituição 
para cobrir a perpétua pecaminosidade de Seu povo. Ele precisa realizar algo no dia da expiação que nunca foi realizado
anteriormente. Precisa ter um povo que vence, "assim como" Ele venceu, um povo que "condenou o pecado na carne" 
mediante Sua fé. Satanás precisa eliminar essa verdade e eclipsá-la se possível. Assim, o enganador atrai as mentes 
"para si mesmo" desviando o seu interesse da obra singular que o verdadeiro Sumo Sacerdote deve realizar. 

Se fabricantes do Terceiro Mundo podem imitar relógios suíços Φmega de modo a enganar compradores sofisticados, é 
difícil crer que Satanás tem neste tempo polido uma imitação altamente bem sucedida de Cristo e da verdadeira 
mensagem do evangelho? Ela inclui "luz e muito poder, mas não o doce amor [agape], gozo, e paz". Ele tem estudado 
diligentemente a obra do verdadeiro Espírito Santo e inventado uma extraordinária imitação que enganará, se possível, 
os próprios eleitos. Tem sua justificação pela fé falsificada quase aperfeiçoada pelo engano. Logicamente, falta uma 
compreensão da obra de Cristo no Lugar Santíssimo, aquele ingrediente vital do agape que somente pode purificar os 
corações humanos de todo temor e motivação egocêntrica que perpetua o pecado. 

(5) Se Ellen White estiver correta, multidões de "sinceros" cristãos "amoráveis" sucumbirão ante a terrível pressão de 
restaurar a intolerância religiosa da Idade Média e impor a marca da besta. Várias formas de terrorismo podem 
facilmente forçar isso para uma nação, um mundo, e igrejas dadas ao materialismo, sensualidade e espiritismo 
"espiritual". Ellen White desmascara o horrível espectro de um falso cristo espalhando "sua influência sobre a terra por 
meio de falsas reformas,  . . . a obra de outro espírito" (ibid., p. 261). 

(6) Há trigo e joio crescendo junto em "Babilônia" como há dentro da igreja que professa levar a terceira mensagem 
angélica. Mas o impasse de um século precisa ser resolvido. A raça humana está num processo de desintegração moral e
espiritual. Defrontamos problemas de suicídio global potencial devido ao abuso de drogas, embriaguez, infidelidade, 



despedaçamento de lares, violência, polarização de ricos e pobres, terrorismo, e a sombra do desastre nuclear sempre 
pairando sobre o horizonte. 

O grande conflito entre Cristo e Satanás provavelmente parecerá resolver-se numa competição para ver o que pode 
preservar a vida neste planeta. "A besta" fará com que pareça que é o salvador do mundo. Assim, a sua marca será por 
fim promovida como o único meio de impedir a destruição da raça humana. As "falsas reformas" introduzidas pelo 
"sumo sacerdote" falso que pretendeu assumir o ministério do primeiro compartimento do santuário celestial será o 
meio para efetuar esse vasto engano. 

(7) Assim, há verdades inerentes à mensagem de 1888 da justiça de Cristo que não são compreendidas por qualquer 
segmento de cristãos que não entendem o ministério em dois compartimentos do Sumo Sacerdote celestial. O 
"evangelho" proclamado pelo poder da "ponta pequena" virtualmente justifica o pecado e, portanto, logicamente 
sustenta a rebelião de Satanás. Esse é o segredo da impiedade que invade o mundo moderno em todos os níveis. Todas 
as igrejas por toda parte desesperadamente precisam ter o evangelho das três mensagens angélicas em verdade 
efetivamente a elas comunicado. 

Por que a Mensagem do Terceiro Anjo 

em Verdade é Necessária 

A mensagem do terceiro anjo em verdade proclama um Salvador que "condenou o pecado na carne", oferecendo a única
refutação válida para as acusações de Satanás contra Deus. Eficazmente "condena o pecado", ou seja, demonstra que o 
pecado na natureza humana é desnecessário e está, na realidade, destinado à extinção. Ralph Larson explica a relação 
íntima entre "a Natureza de Cristo e a Obra Salvadora de Cristo" que não pode curar aquilo que não tem assumido (The 
Word Was Made Flesh [O Verbo se fez carne], pp. 277-283). A terceira mensagem angélica assim apresenta um 
Salvador que foi em todos os pontos tentado como nós, contudo sem pecado, e que, portanto, pode salvar 
completamente os que vão a Deus por Ele. A mensagem preparará um povo para o retorno do Senhor. 

Os que seguem a Cristo pela fé na mudança de Sua missão sumo sacerdotal apreciam três verdades singulares e 
distintas: 

(a) A perpetuidade da lei de Deus, incluindo o santo sábado. O verdadeiro "cumprimento da lei" é agape (Romanos 
13:10) porque produz obediência de coração mediante a expiação. Este é o aspecto singular da justificação pela fé que é
ministrada somente no ministério do Lugar Santíssimo. 

(b) A não-imortalidade da alma. δ parte de uma clara compreensão da verdade da natureza do homem, torna-se 
impossível apreciar o que ocorreu na cruz do Calvário. Assim, a verdadeira motivação para a vida santa é enfraquecida, 
e a justificação pela fé é anulada. 

(c) A purificação do santuário celestial é o ministério final do Dia da Expiação. Isso assegura a derradeira 
demonstração de justificação pela fé nos corações e vida daqueles que crêem na verdade. 

Esses três "pilares" de verdade sustêm a Igreja Adventista do Sétimo Dia (CWE pp. 30, 31). Elas abrangem uma 
mensagem completa que pode preparar um povo para o retorno de Cristo. Mas à parte de um entendimento da 
mensagem de 1888, o em verdade nela contido necessariamente passa-nos desapercebido. Tão certamente quanto a 
noite se segue ao dia, a confiança dos pioneiros no iminente retorno de Cristo em conseqüência se esvai; perdemos a 
visão deles e sua estrela desaparece. 

Como o Culto a Baal Nos Rouba 

Nossa Mensagem Distintiva 

Não há verdade que Satanás tenha buscado mais insistentemente contrafazer do que o amor neotestamentário. Os 
corações humanos por toda parte anseiam por ele; mas "por se multiplicar a iniqüidade, o amor se esfriará de quase 
todos" (Mateus 24:12). É esse amor genuíno que Ellen White viu ser ministrado somente por Cristo em Sua obra final 
de expiação.3 Um amor falsificado é ministrado por um espírito santo falso, que é a essência do espiritualismo. Eis o 
que está ocorrendo diante de nossos olhos: 

"Vi a rapidez com que esse engano [espiritismo] estava-se espalhando. Um trem de vagões foi-me mostrado, indo com 
a velocidade do relâmpago. O anjo instruiu-me a olhar com atenção. Fixei os olhos no trem. Parecia que o mundo 
inteiro estava a bordo; que não podia ninguém ser deixado fora. Disse o anjo: "Eles estão se juntando em molhos, 



prontos para serem queimados". Então ele me mostrou o condutor, que parecia uma pessoa garbosa e bela e a quem 
todos os passageiros consideravam em alta conta e com respeito. Fiquei perplexa, e perguntei ao meu anjo assistente 
quem era ele. [Por que Ellen White teve que fazer essa pergunta se é tão fácil reconhecê-lo?] Ele disse: "É Satanás. 
Ele é o condutor na forma de um anjo de luz." (EW 88). 

"Nesta época o anticristo aparecerá como o verdadeiro Cristo." (TM 62). 

"Ele pretenderá personificar os anjos de luz, personificar a Jesus Cristo." (Carta 102, 1894). 

O inimigo não teria poder algum para enfraquecer a Igreja Adventista do Sétimo Dia a menos que "nós" tivéssemos de 
algum modo aberto a porta para ele introduzir-se. "Quando o Senhor tem um genuíno canal de luz, há sempre 
contrafações em quantidade. Satanás seguramente entrará por qualquer porta que lhe for aberta" (Carta 102, 1894). 

Foi um milagre que um povo especial viesse à existência durante o último século apegando-se àqueles três "pilares" 
distintivos de verdades incorporadas na mensagem dos três anjos. De modo algum a obra deles poderia ter sido 
retardada ou prejudicada, segundo o plano de Deus. Mas devido à descrença de 1888, a mensageira do Senhor em 1889 
predisse uma terrível queda da verdade e da pureza: 

"A menos que o poder divino seja trazido à experiência do povo de Deus, falsas teorias e idéias errôneas levarão as 
mentes cativas, Cristo e Sua justiça serão eliminados da experiência de muitos, e sua fé será sem poder ou vida." (RH 3
de setembro de 1889). 

A fim de apreciar essa revelação, devemos observar: 

(1) Cristo e Sua justiça não poderiam, nem iriam, ser "eliminados da experiência de muitos" verbalmente. Pois se 
qualquer de nós O repudiássemos em palavras iria suscitar um dramático impacto de horror. "O resultado predito" tinha 
que ter lugar enquanto "muitos" mantinham uma profissão de Cristo e Sua justiça. 

(2) Cristo e Sua justiça não seriam "eliminados da experiência de muitos" conscientemente. Isso representaria despertar-
nos para nossa necessidade, um senso de extrema frieza. Seria conduzir almas de coração honesto ao fogo e liquidaria 
com a mornidão. Mas Satanás compraz-se em manter-nos num estado de "equilíbrio", na medida em que seja 
termostático. Palavras ou a falta delas podem nos enganar. "Os lábios podem expressar uma pobreza de alma que o 
coração não reconhece" (COL 159). 

(3) Cristo e Sua justiça, portanto, seriam "eliminados da experiência de muitos" inconscientemente através do 
misterioso processo de nossos corações desconhecidos. Há uma inimizade natural contra Deus operando sob a 
superfície. "Enganoso é o coração, mais do que todas as cousas, e desesperadamente corrupto, quem o conhecerá?" 
(Jeremias 17:9). Qualquer neurose obsessiva pode desenvolver-se com as causas sepultadas além do conhecimento. 
Ellen White escreveu sobre a possibilidade de nossa mudança de líderes após 1888 sem que se percebesse: 

"Pelos últimos vinte anos uma influência sutil e não-santificada tem estado conduzindo os homens . . . a 
negligenciarem o seu Companheiro celestial. Muitos têm-se desviado de Cristo." (RH 18 de fevereiro de 1904). 

"Aqueles que podem tão facilmente ser conduzidos por um falso espírito revelam que têm estado seguindo o capitão 
errado por algum tempo,--por tanto tempo que não discernem que estão se desviando da fé." (Southern Watchman 
[Sentinela sulino], 5 de abril de 1904). 

Conclusão 

Uma apreciação de coração da cruz de Cristo sempre leva ao eu ser "crucificado com Ele". Mas "a sabedoria humana 
conduzirá para longe da negação própria, da consagração, e planejará muitas coisas para tornar de nenhum efeito as 
mensagens de Deus" (RH 3 de dezembro de 1892). 

Multidões de nosso próprio povo, especialmente os jovens, estão confusas e desorientadas com a aridez e impotência 
espiritual que percebem na Igreja Adventista do Sétimo Dia hoje. E os problemas suscitados por fanáticos, dissidentes 
desleais, e líderes separatistas dentro da igreja podem também ser compreendidos e resolvidos somente à luz desta 
realidade. 

A Igreja Adventista do Sétimo Dia não é Babilônia, e Deus nunca planejou que se tornasse Babilônia, tanto quanto o 
antigo Israel dos dias de Elias e Jeremias não devia tornar-se Babilônia.4 O culto a Baal era e é uma doença do corpo 



estranha a ele e que o torna enfermo. Mas a cura é possível mediante o arrependimento e reforma. A solução ao 
problema não é a destruição da Igreja, mas sua recuperação espiritual. Observem este incentivo: 

"Deus está conduzindo um povo. . . . Ele o reprovará e corrigirá. A mensagem aos laodiceanos é aplicável aos 
adventistas do sétimo dia que tenham tido grande luz e não tenham andado na luz. . . . A mensagem de considerar a 
Igreja Adventista do Sétimo Dia como Babilônia, e chamar o povo de Deus para dela sair, não procede de nenhum 
mensageiro celestial, ou qualquer agente humano inspirado pelo Espírito de Deus. . . . 

"Deus . . . tem uma obra para Sua Igreja cumprir. Não deve ser chamada de Babilônia, mas ser o sal da terra, a luz do 
mundo . . . a fim de proclamar uma mensagem viva nestes últimos dias. . . . 

"Como Satanás exultaria em ter uma mensagem difundida segundo a qual o único povo a quem Deus fez depositários 
de Sua lei é aquele a quem se aplica esta mensagem [da queda de Babilônia]. . . . 

"A evidência que torna a mensagem à igreja de Laodicéia aplicável . . . não eliminará a igreja ao ponto de não mais 
existir." (2 SM 66-69; 1893). 

Quando o orgulho e a exaltação do eu tomarem a forma de devoção a Cristo, aí temos o culto a Baal. E ele tem 
penetrado todos os níveis da corporação da Igreja. "Aqueles que têm mais desejo de assegurar promoção e um bom 
nome no mundo do que em manter princípios retos, trairão os sagrados depósitos." (RH 31 de janeiro de 1892). 

"A honestidade e a politicagem não operarão juntas na mesma mente. Com o tempo, ou a politicagem será expelida, e 
a verdade e honestidade reinarão supremas, ou, se a politicagem é acolhida, a honestidade será esquecida. Eles nunca 
se harmonizarão; nada têm em comum. Uma é o profeta de Baal, a outra é o verdadeiro profeta de Deus." (5T 96). 

Oh, quem dera pudéssemos ter um lampejo da face de nosso verdadeiro Senhor! Se olharmos para Sua face, não 
veremos um perpétuo sorriso de indulgência para com Seu povo infiel que assume a Baal. Ele é um ídolo de sorriso 
congelado. A face do verdadeiro Cristo registra a dor de uma náusea aguda, uma enfermidade divina de coração com 
nossa terrível mornidão, nosso amor próprio, nossas profissões de uma devoção que não sentimos verdadeiramente. A 
genuína experiência cristã contrasta-se com a falsa, como segue: 

"Um verdadeiro senso do sacrifício e intercessão do querido Salvador quebrantará o coração que se tornou endurecido
no pecado; e o amor, gratidão e humildade adentrarão a alma. A submissão do coração a Jesus transforma o rebelde 
em penitente. . . . Esta é a verdadeira religião bíblica; tudo que esteja aquém disso é um engano." (4T 625). 

"Uma nova ordem de coisas tem vindo a este ministério. Há um desejo de imitar outras igrejas, e a simplicidade e 
humildade são quase desconhecidas. . . . Alguns iniciam reuniões de reavivamento, e por esse meio atraem grandes 
números à igreja. Mas quando a excitação passa, onde estão os conversos? O arrependimento e confissão de pecado 
não são vistos. O pecador é instado a crer em Cristo e aceitá-Lo sem  levar em conta a sua vida passada de pecado e 
rebelião. O coração não é quebrantado. Não há contrição de alma. Os supostos conversos não caíram sobre a Rocha, 
Cristo Jesus." (Sem data, MS, 111). 

Onde está essa Rocha, a fim que de possamos cair sobre ela e ser "quebrantados"? As boas novas são melhores do que 
Baal deseja que creiamos. Cair sobre essa "Rocha" não destrói a auto-estima ou de modo algum prejudica a verdadeira 
personalidade de alguém. A personalidade de uma pessoa experimenta uma ressurreição com Cristo quando o amor 
pecaminoso do eu é crucificado com Ele. Cristo nunca destrói ninguém; mas essa experiência de tomar a nossa cruz é a 
única maneira em que o Sumo Sacerdote celestial pode nos pôr juntos direito, tanto para o tempo quanto para a 
eternidade. 

__________ 

1A linguagem original não é de uma firme promessa de que o Senhor vomitará Sua igreja de 
Laodicéia. No grego é mello se emesai, uma expressão que significa literalmente, "Estou a 
ponto de vomitar-te". A mesma palavra mello é empregada em Apocalipse 10:4 onde a ação 
antecipada não tem lugar. A mensagem laodiceana declara que podemos curar a enfermidade 
de náusea de Cristo por nosso arrependimento (verso 19). A palavra Laodicéia não é um termo 
negativo; significa "julgando, ou vindicando, o povo". O problema com Laodicéia é sua morni-
dão, não sua identidade como a sétima ou última das igrejas. 

2Ver GCB 1893, pp. 358, 359; Hannah Withall Smith obteve suas idéias básicas para o seu 
Cristian's Secret of a Happy Life de Fenelon, o místico católico romano da corte de Luis XIV que 



gastou as energias de sua vida buscando converter protestantes a Roma. Sua "justificação pela
fé" é uma imitação bem próxima, como era a do evangelista da TV católico romano Fulton 
Sheen e os modernos evangelistas de TV. A semelhança com o genuíno é muitas vezes 
bastante sutil. 

3Há livros notáveis sobre agape por eruditos evangélicos, como Agape and Eros [Ágape e eros],
por Anders Nygeren, Testaments of Love [Testamentos de amor], por Leon Morris, e The Love 
Affair [O caso amoroso] por Michael Harper. Mas em todos esses há algo que falta: não 
compreendem como o amor que levou Cristo a Sua cruz é um amor que suportou o equivalente
da segunda morte, como encontramos estabelecido tão claramente em The Desire of Ages [O 
desejado de Todas as Nações] p. 753. Assim, esses autores sinceros compreensivelmente 
deixam de apreciar a verdade da "largura e comprimento e profundidade e altura" desse 
agape "de Cristo que excede todo entendimento". Nenhuma comunidade de cristãos que 
mantenha a doutrina da natural imortalidade da alma pode percebê-lo, a despeito de sua 
sinceridade. Na proporção em que sua concepção de agape é assim debilitada, sua concepção 
de fé se enfraquece. Inevitavelmente, suas idéias de justificação pela fé ficam comprometidas. 

4"O Senhor Jesus Cristo sempre terá um povo escolhido para servi-Lo. Quando o povo judeu 
rejeitou a Cristo, o Príncipe da Vida, Ele retirou deles o reino de Deus e transferiu-o aos 
gentios. Deus continuará a trabalhar desse modo com todo ramo de Sua obra. Quando uma 
igreja se demonstra infiel à obra do Senhor, seja qual for sua posição, embora elevado e 
sagrado seu chamado, o Senhor não pode mais agir com ela. Outros então são escolhidos para
levar importantes responsabilidades. Mas, se estes por sua vez não purificam suas vidas de 
toda ação errada, se não estabelecem princípios santos e puros em todos os seus limites, 
então o Senhor os afligirá e humilhará dolorosamente e, a não ser que se arrependam, os 
removerá de seu lugar e os fará um opróbrio." E.G.White, Olhando para o Alto, Meditações 
Matinais 1983, p. 125.

14. De 1950 a 1971

   
Este manuscrito em sua forma original foi preparado em 1950 para chamar atenção da Comissão da 
Associação Geral. Era um apelo para "alimentar o rebanho de Deus" com os elementos nutritivos da
mensagem de 1888. Desde então, a consciência adventista tem lutado com a convicção de que há 
difundida fome espiritual. A comissão evangélica não está concluída, não obstante maiores 
programas, atividades, e promoções a cada ano que passa. 

Poucos dias após o encerramento da assembléia de 1888, em 23 de novembro, Ellen White falou na 
reunião estadual de Potterville, Michigan (A. L. White, The Lonely Years [Os anos solitários], p. 
148). Seus três sermões estão registrados na Review and Herald. Em seu sermão de 24 de novembro
ela faz referência seis vezes aos judeus, extraindo comparações conosco: 

"O que faria o Salvador se viesse a nós como fez com os judeus? Ele teria que realizar uma obra 
semelhante de eliminação do refugo de tradição e cerimônia. Os judeus ficavam grandemente 
perturbados quando ele realizou essa obra. . . . A cegueira dos fariseus é uma ilustração de como 
as pessoas que reivindicam grande luz e conhecimento pode entender tão mal e interpretar 
erroneamente a obra de Deus. Verdades gloriosas têm sido sepultadas e ocultadas, e têm se 
tornado deslustradas e sem atrativos pelo erro e superstição." (RH, 4 de junho de 1889). 



O artigo da semana seguinte, 11 de junho, novamente nos comparou cinco vezes com os judeus, e 
referiu-se mais de vinte vezes à descrença contemporânea dos "irmãos que ministram": 

"Há muitos que colocam-se numa posição semelhante à dos judeus do tempo de Cristo, e não dão 
ouvidos à palavra da verdade, porque suas mentes estão repletas de preconceito; mas os que 
recusam a luz celestial serão rejeitados por Deus tal como se deu com o Seu antigo povo. . . . Por 
que devem os ministros tornar a verdade impotente perante o povo em vista de carecer de vida e 
devoção espiritual, por não estarem em ligação com Deus? . . . Tendes vos desviado tanto Dele que
dificilmente ouvis o som de Sua voz." 

Novamente falando num contexto de 1888, ela declarou: 

"As provações dos filhos de Israel, e sua atitude pouco antes da primeira vinda de Cristo, têm sido 
apresentadas perante mim vez após vez para ilustrar a posição do povo de Deus em sua 
experiência antes da segunda vinda de Cristo--como o inimigo buscava toda ocasião para cegar as
mentes dos servos de Deus, de modo que não fosse capaz de discernir a preciosa verdade." (ibid., 
18 de fevereiro de 1890). 

"Toda linha que traço a respeito da condição do povo ao tempo de Cristo, quanto a sua atitude 
para com a Luz do mundo, nisso vejo perigo de que tomemos a mesma posição. . . . Teremos que 
enfrentar descrença de toda forma no mundo, mas é quando encontramos a descrença naqueles que
deveriam ser líderes do povo [de Deus], que nossas almas são feridas." (ibid., 4 de março de 1890).

O profundo discernimento de um profeta, não compartilhado por quase todos os seus 
contemporâneos percebia como o resultado final de 1888 era equivalente à recrucifixão de Cristo. 
Os judeus mantêm que nunca crucificaram o Messias, e achamos difícil reconhecer a extensão do 
que fizemos: 

"Aqueles que resistiram ao Espírito de Deus em Mineápolis estavam aguardando uma chance para 
viajar pelo mesmo terreno outra vez, porque o espírito era o mesmo. . . Todo o universo do céu 
testemunhou o tratamento cruel de Jesus Cristo, representado pelo Espírito Santo. Tivesse Cristo 
estado perante eles, teriam-No tratado de maneira semelhante àquela em que os judeus trataram a 
Cristo." (Série A, no 6, p. 20; 16 de janeiro de 1896). 

Confusão e perplexidade se elevam numa recente declaração publicada, intitulada "Em 1888, a 
direção da Igreja Adventista deu uma meia volta na pré-sessão ministerial de Mineápolis" (Ministry 
[Ministério], novembro de 1984). A mensageira do Senhor, falando 14 anos após 1888, disse o 
oposto: "Fui instruída de que a terrível experiência da Assembléia de Mineápolis é um dos mais 
tristes capítulos na história dos crentes na verdade presente" (Carta 179, 1902). Sua inspirada 
avaliação é: "crueldade ao Espírito Santo", "tratamento cruel de Jesus Cristo", que "em algum 
tempo . . . será visto em seu verdadeiro peso e com toda a carga de ais que tem resultado disso" 
(GCB 1893, p. 184). Talvez esse "algum tempo" esteja próximo. 

A comparação de Ellen White com os judeus não é por acaso. Penetra o próprio coração do plano de
salvação. A negação de João 3:16 está implícita em nossa "insubordinação" porque está envolvido 
nisso o resistir a Cristo. Quando isso é visto, virá um arrependimento correspondente à transgressão.
A dificuldade é que a transgressão ainda não foi apreciada em sua verdadeira natureza. Ainda não 
nos vimos como o Céu nos vê. 



Há uma nova geração em cena agora, e nenhum membro vivo da Igreja pode testificar de sua 
experiência em assistir à sessão de 1888. Tudo quanto podemos aprender sobre ela agora deve vir 
de registros escritos inspirados. 

Desde 1950 um concentrado esforço tem sido feito para publicar livros que transmitem a idéia de 
que 1888 foi uma vitória para a Igreja. Assim, vários livros de autoridade, totalizando quase 1.500 
páginas, tentam estabelecer que "nós" aceitamos a mensagem de 1888. Dois foram endossados 
pelos presidentes da Associação Geral; um terceiro foi escrito por um vice-presidente. A publicação 
deles atesta o profundo interesse que 1888 representa para a consciência adventista do sétimo dia. 

O Espírito Santo tem dirigido ao longo desses anos todos, e a verdade emergirá triunfante por sobre 
toda a confusão. A solução ao nosso problema não jaz em criticar a liderança da Igreja ou 
enfraquecer sua organização; jaz em arrependimento e reconciliação com Cristo dentro da 
organização da Igreja. Não ousamos negar ou suprimir a verdade; plenamente revelada e 
compreendida por corações honestos, a verdade vence o fanatismo, o legalismo, e um espírito de 
crítica do tipo "sou mais santo do que tu". Pode somente conduzir a um arrependimento humilde, 
moldado segundo Cristo, que operará cura eficaz. 

Volvamo-nos agora a uma breve revisão desses acontecimentos. 

1950 

1888 Re-examined [1888 Reexaminado] (204 páginas mimeografadas) não trazia nomes de autores, 
não tinha página de título nem data. Sua intenção era simples--apresentar evidência de fontes 
inspiradas (600  trechos  de  Ellen White) de que "nós" tomamos o rumo errado em 1888, que a 
causa de Deus sofreu um sério golpe, que o verdadeiro progresso da Causa requer que aceitemos 
aquela mensagem e a proclamemos ao mundo, e que o arrependimento denominacional é 
apropriado em vista de nossa história e em resposta ao apelo de Cristo a Laodicéia. 

O apelo foi firme e oficialmente rejeitado: "Não cremos que [um arrependimento denominacional] 
está em harmonia com o plano e propósito de Deus". "Não desejarão imprimir seus pontos de vista 
tão críticos nem fazê-los circular em maior escala" (carta da Defense Literature Committee 
[Comissão de Literatura de Defesa] da Associação Geral, 4 de dezembro de 1951). A posição da 
Associação Geral era de que um arrependimento denominacional seria desnecessário e inapropriado
em vista de nossos grandes batismo e no programa de "dobrar nossa membresia" dos idos de 1950, 
e nossa  difundida prosperidade denominacional e institucional. 

Os autores não se rebelariam contra a orientação da Associação Geral. Sempre sustentaram 
firmemente o princípio de organização e ordem eclesiásticas. Mas não podiam conscienciosamente 
retratar-se de suas convicções básicas que criam estarem baseadas sobre o testemunho inspirado de 
Ellen White. Portanto, apelaram quanto à questão à próxima autoridade superior--o próprio Senhor 
no juízo investigativo e à "disposição de Sua providência". Prosseguiram empreendendo os seus 
deveres missionários na África (Carta aos escritórios da Associação geral de 5 de fevereiro de 
1952). 

Contudo, uma cópia do manuscrito de algum modo conseguiu evadir-se dos escritórios da sede 
mundial. Enquanto os autores estavam trabalhando como missionários na África, vários membros 
leigos e ministros na América do Norte lab



15. De 1971 a 1987 e Depois

    
Umas 700 páginas haviam agora sido publicadas em tentativas de negar a necessidade de arrependimento 
denominacional por 1888. Outras 700 páginas vieram em 1971 com o Movement of Destiny [Movimento predestinado], 
de L. E. Froom. Segundo o autor, "nenhuma publicação em nossa história jamais teve tal magnífico apoio prévio à 
publicação" (p. 8). Quando primeiramente publicado, 1.500 exemplares foram distribuídos como presente a líderes 
eclesiásticos ao redor do mundo. Os elogios que lhe foram dedicados tornam óbvio que se tornou a palavra de maior 
autoridade sobre 1888: 

"Iniciado e comissionado pelo ex-presidente da Associação Geral, A. G. Daniells já em 1930, ao prosseguir a pesquisa 
foi aprovado por cinco presidentes da Associação Geral em sucessão, e muitos consultores. . . . Foi lido criticamente 
por cerca de sessenta dos mais capazes eruditos--especialistas em história denominacional e teologia adventista. Por 
especialistas no espírito de profecia. Por professores de Bíblia destacados, editores, homens de comunicação de 
massas, cientistas, médicos (p. 8)." 

Assim, é evidente que o Movement of Destiny representa o pronunciamento summum bonum da Associação Geral e 
liderança denominacional responsável sobre a questão de 1888. O autor assegura seus leitores de sua total fidelidade em
resposta à acusação de A. G. Daniells, 

"...com especial ênfase sobre os acontecimentos de "1888" e sua seqüência. Ele instou que eu apresentasse os 
resultados num quadro abrangente--um que honraria a Deus e exaltaria a verdade, . . . tanto completa e objetiva, 
quanto documentadamente para sério estudo de obreiros por todo o mundo. . . . Daniells me admoestou a ser justo e 
fiel aos fatos, abrangente e imparcial no tratamento, e a apresentar o quadro integral de modo equilibrado . . . [e] a 
evitar qualquer tipo de tratamento superficial. . . . Um quadro verdadeiro e digno de confiança era imperativo. A 
verdade, ele insistiu, nunca é honrada por ocultação ou defesa irrazoável. . . . Mergulhe às profundezas,   . . . registre 
fielmente (p. 17, 18)." 

Outros líderes veteranos o instaram 

"...a responder a certas indagações enigmáticas . . . E acima de tudo o mais, a ser fiel aos fatos e inamovível em 
fidelidade à verdade plena, . . . chegar ao âmago dos fatos, revelar as descobertas resultantes, e ser cândido e 
inabalável em minhas apresentações (p. 22)." 

Movement of Destiny representa um vasto montante de trabalho, escrito pelo mais prestigiado erudito em história da 
Igreja. Ele foi abençoado por Deus com muitos ricos talentos. Seus volumes monumentais sobre a história da 
interpretação profética e condicionalismo são contribuições impressionantes à literatura do movimento adventista. 
Contudo, segundo pelo menos um dos que revisaram o seu escrito, o seu último livro não constitui "história digna de 
confiança" (Seminary Studies [Estudos de seminário], Andrews University, janeiro de 1972, p. 121). 

Há sérios problemas: 

(a) Adota a posição oposta quanto a 1888 daquela do livro de Daniells, Christ Our Righteousness [Cristo, nossa justiça],
e contudo foi Daniells quem o comissionou. O contraste é prontamente visto nos dois trechos seguintes: 

"A Assembléia que marcou época em Mineápolis destaca-se como um pico de montanha, superando todas as outras 
assembléias em singularidade e importância. Foi uma reviravolta distinta. . . . Introduziu uma nova época. . . . 1888 
portanto veio assinalar   o início de uma nova nota e novo tempo. . . . 1888 não foi um ponto de derrota, mas um refluxo
da maré para a vitória final. . . . A batalha .   . . de 1888 [foi] duramente lutada e a vitória gratamente conquistada 
[por Satanás]." (Froom, pp. 187, 191). 

"A mensagem nunca foi recebida, nem proclamada, nem obteve livre curso como deveria ter sido a fim de transmitir à 
Igreja as imensuráveis bênçãos que nela estavam envolvidas. . . . Por trás da oposição revela-se a ardilosa 
maquinação daquela mente mestra da iniqüidade, o inimigo de toda justiça, . . . para neutralizar a mensagem. . . . 
Quão terrível devem ser os resultados de qualquer vitória dele em derrotá-la." (Daniells, pp. 47, 53, 54). 



(b) Ninguém tem sido capaz de ver qualquer das "provas" coletadas por Froom atestando supostamente a aceitação da 
liderança da mensagem, pois até hoje ainda não estão disponíveis para estudo. Nosso autor nos diz que foram 
propiciadas pelos "verdadeiros participantes da Assembléia de Mineápolis de 1888", "relatos [que] foram mantidos sob 
confiança desde 1930", "declarações assinadas, escritas na primavera de 1930" (pp. 8, 237, 238). 

Mas nos dois capítulos que apresentam essas "afirmações" (pp. 237-268), nem uma vez tem o leitor permissão de ver 
sequer uma delas. E três relatórios de "testemunhas oculares" que estão em existência não são citados. Elas contradizem
a sua tese. Assim, é-nos dito sobre a autoridade de testemunhas invisíveis que a mensagem de 1888 foi aceita pela 
liderança da Igreja, enquanto três testemunhas visuais visíveis dizem o oposto. (Nós as citaremos logo adiante). 

As "afirmações" foram propiciadas por "algo como vinte e seis homens e mulheres aptos e representativos que foram 
reais participantes, observadores, ou registradores durante a crucial Assembléia de Mineápolis de 1888 (p. 239). Do 
número total propiciado, somente 13 foram por pessoal que realmente a assistiu, de modo que somente poderia ter 
havido 13 "testemunhas visuais". Uma criteriosa contagem indica que 64 referências são feitas a essas 26 pessoas e suas
cartas ou entrevistas. Uma é mencionada 14 vezes. 

Mas o insondável mistério é por que o autor, após fazer tão impressionante reivindicação, não os permite falar. Com 
uma exceção, nenhuma sentença é citada de qualquer dentre todas as 64 referências, sejam testemunhas oculares ou 
doutra forma. 

A razão requer que testemunhos que se alega provarem tanto sejam tornados visíveis em apoio da alegação. Froom 
declara categoricamente em itálico, de sua grafia: "Não houve rejeição de amplitude denominacional ou de liderança, 
insistiram essas testemunhas" (p. 256). E daí somos deixados sem uma única sentença de qualquer um deles que apóie 
essa declaração. 

Não há um tribunal ou júri no mundo livre que aceitaria esse tipo de inferência sem evidência. E quando suposta 
evidência tão obviamente contradiz o testemunho de Ellen White, os membros da Igreja Adventista do Sétimo Dia 
deveriam muito zelosamente exigir que tenham permissão de examinar tal evidência.1 

Uma das 26 cartas a que faz referência (p. 248) sempre existiu nos arquivos dos Depositários dos Escritos de Ellen 
White. A carta de cinco páginas escrita por C. C. McReynolds (1853-1937) intitulada "Experiences While at the General
Conference in Minneapolis, Minn. in 1888" [Experiências enquanto na assembléia da Associação Geral de Mineápolis, 
Minn. em 1888] está indexada como "D File 189". A carta termina com estas duas sentenças: 

"Lamento por qualquer um na Assembléia de Mineápolis em 1888 que não reconhece que houve oposição e rejeição da
mensagem que o Senhor enviou a Seu povo naquele tempo. Não é por demais tarde para arrepender-se e receber uma 
grande bênção." 

Também disponível há o "Eyewitness Report of the 1888 General Conference" [Relatório de testemunho ocular da 
assembléia da Associação Geral de 1888]. Igualmente apresenta evidência em linguagem bastante objetiva: 

"O autor deste tratado, então um jovem, estava presente naquele encontro [de 1888], e viu e ouviu muitas das várias 
coisas que foram feitas e ditas em oposição à mensagem então apresentada. . . . Quando Cristo foi levantado como 
única esperança da Igreja, os oradores enfrentaram uma coesa oposição de quase todos os pastores veteranos. Eles 
tentaram dar paradeiro a esse ensino pelos Pastores Waggoner e Jones. Desejavam que cessasse a discussão desse 
assunto." 

                

Um terceiro relatório de "testemunho ocular" está também no cofre forte dos Depositários White, escrito por A. T. 
Jones: "Por todo o tempo na Comissão da Associação Geral e entre outros havia um antagonismo secreto sempre levado
adiante, e que . . . finalmente chegou ao auge na denominação, e deu ao espírito de contestação e aos homens a 
supremacia em Mineápolis" (Carta a Claude Holmes, 12 de maio de 1921). 

Nenhuma dessas declarações de testemunho ocular achou lugar em Movement of Destiny. Em vez disso, o leitor é 
constantemente assegurado de que "provas" invisíveis  dizem o oposto. 

A "Testemunha Inigualável" 

(c) Froom dedica dois capítulos à idéia de que Ellen White se apresenta suprema na avaliação de 1888 (pp. 443-464). 
Seus escritos, "particularmente desde 1888" deveriam resolver "para toda mente razoável" questões relativas a essa 



história (p. 444, ênfase do original). Isso é eminentemente verdade, mas em onze páginas dedicadas a seu testemunho 
(443-453) não há uma só citação de sua pena para apoiar a sua premissa. 

(d) No capítulo seguinte (pp. 454-464) há uma lista de mais de 200 itens extraídos de seus escritos de 1888-1901 que 
ele afirma formar "a espinha dorsal para a apresentação global deste exemplar" (p. 456). Mas a leitura cuidadosa dos 
"títulos" ano após ano produz uma surpresa. Não têm ligação específica com legendas de artigos publicados, sendo tão-
só comentários do autor para ajustar-se a sua tese. 

(e) Começando na página 221 e prosseguindo por 12 páginas, há uma coletânea de palavras e frases isoladas de Ellen 
White, novamente sem nenhuma fonte indicada. Mais de 100 palavras ou frases fragmentárias e sentenças pelo meio 
deixam fora porções significativas vitais, omitindo informação contextual que daria sentido bastante diverso e anularia a
teoria de "vitória". Palavras e frases dos seus sermões de Mineápolis são contornados e sufocados por interjeições do 
autor, deixando a mensagem real de Ellen  White indistinta. 

(f) Das "centenas de valiosos documentos" que diz terem sido obtidos de uma gama de preciosos colaboradores, 
nenhum é empregado para apoiar a tese. E contudo o livro contém 700 páginas. 

(g) Mesmo que as "provas" fossem tornadas disponíveis (o que não ocorre), citar as opiniões de irmãos sinceros que 
dizem que julgaram que a mensagem de 1888 foi aceita não prova que haja sido. Um século de história indica que a 
chuva serôdia não foi aceita, a despeito dessas supostas reivindicações de que tenha sido. Mas Froom e os outros 
autores citados colocam observadores não inspirados a contradizer o testemunho inspirado de alguém que exerceu o 
dom de profecia. Mesmo um milhar de testemunhos não inspirados em favor da "aceitação" não pode negar com êxito 
um testemunho inspirado da mensageira do Senhor. 

(h) Como se dá com o livro de Olson, Froom exonera os pastores e a liderança pós-1888 e culpa os leigos por 
retardarem a terminação da comissão evangélica: "O Espírito Santo--pronto, disposto e capaz--não pôde realizar Sua 
obra designada em razão da falta de preparo da membresia" (p. 582). "O que resta agora é o ingresso de Seu povo na 
provisão plena de Deus para a conclusão da Grande Comissão" (p. 613). 

De fato, o que falta agora é uma aceitação da mensagem pela liderança,  pois foi a rejeição pela liderança da mensagem 
do alto clamor, diz Ellen White, que representou a causa inicial do longo atraso (cf. 1 SM 234, 235). 

(i) É dito ao leitor que ela "regozijou-se na crescente aceitação" da mensagem de 1888 (p. 605), e que "os anos da 
década de 90 [do século passado, N.T.] foram marcados por uma sucessão de poderosos reavivamentos", e "tremendas 
conquistas" (p. 264). Devemos olhar um exemplo interessante de contraste entre o que ela realmente disse e o cenário 
descrito por Froom da liderança da Associação Geral pós-1888. 

Ele corretamente diz que "o molde dominante do movimento após 1888 foi, logicamente, dado em grande medida pelo 
presidente da Associação Geral a assumir. Devemos conseqüentemente considerá-lo de modo especial para obter 
evidência determinativa. Noutros dizeres, a atitude do Pastor O. A. Olsen como presidente da Associação Geral 
determinará "em grande medida" a verdade de ter a mensagem sido aceita ou rejeitada pela liderança da Igreja. Isso é 
verdade. Continuamos com Froom: 

                

"Agora, o registro da liderança espiritual de [O. A.] Olsen é claro e leal. . . . Olsen parecia sentir o peso espiritual da 
questão em evidência, e ofereceu tranqüila mas eficaz liderança para a sua solução. . . . 

"Os anos da administração Olsen viram um reavivamento e reforma reais, . . . ocasião de despertamento da auto-
satisfação laodiceana . . . mediante a crescente aceitação da mensagem de Justificação pela Fé. . . 

"Assim não pode, com qualquer demonstração de justiça, ser dito que Olsen pessoalmente rejeitou ou reduziu de 
importância a mensagem de Justificação pela Fé, ou conduziu ou ajudou ou se comprometeu em tal direção. . . . 

"Claramente, Olsen não rejeitou a mensa-gem."  (pp. 354-358). 

Froom não oferece qualquer evidência da parte de Ellen White para apoiar essas declarações. O leitor meramente 
presume que tais declarações enfáticas são respaldadas em algum ponto por evidência inspirada. Tal coisa está 
totalmente ausente em seu livro, sendo a razão disso que tal não existe em seus escritos. Isso é algo que os "sessenta de 
nossos mais capazes eruditos" que endossaram o livro não perceberam. 



A Opinião de Ellen White Sobre 

a Liderança de Depois de 1888 

Devemos agora considerar em contraste o que Ellen White disse em retrospecto, oito anos após o presidente Olsen ter 
sido empossado: 

"Lamento muito pelo Irmão Olsen. . . . Ele não tem agido segundo a luz dada. O caso é misterioso. . . . Não obstante, a 
luz que foi colocada perante ele por anos com respeito a essa questão, tem-se aventurado em rumo diretamente 
contrário à luz que o Senhor tem estado dando a ele. Tudo isso confunde o seu discernimento espiritual, e o situa com 
relação ao interesse geral e integral, e ao progresso salutar da Obra, como uma sentinela infiel. Ele está seguindo um 
curso que é prejudicial a seu discernimento espiritual, e está conduzindo outras mentes a verem as questões numa luz 
pervertida. Tem oferecido inegáveis evidências de que não leva em consideração os testemunhos que o Senhor tem 
julgado conveniente dar a Seu povo, como dignos de respeito, ou como de peso suficiente para influenciar o seu curso 
de ação." (Carta de 27 de agosto de 1896, para A. O. Tait). 

A contradição de Froom a ela é alarmante, especialmente em vista do apoio oficial que o seu livro desfruta. O contexto 
de Ellen White é por demais claro: 

"Estou angustiada além de quaisquer palavras que minha pena possa registrar. Inegavelmente o Pastor Olsen tem 
agido como o fez Arão, com respeito àqueles homens que se têm oposto à Obra de Deus desde o encontro de 
Mineápolis. Eles não se arrependeram de seu curso de ação ao resistirem à luz e à evidência. . . . 

"A doença no coração da Obra envenena o sangue, e assim a enfermidade é comunicada às corporações que eles [da 
liderança da Associação Geral] visitam." (ibid.). 

Ellen White não agiu nas costas do Pastor Olsen; ela lhe havia escrito anteriormente as mesmas coisas em 26 de 
novembro de 1894. Outra vez ela lhe escreveu em 31 de maio de 1896: 

"Tenho comunicações que foram escritas por um ou dois anos, mas tenho sentido que por vossa causa deveriam ser 
retidas até que alguém pudesse postar-se de teu lado, alguém que pudesse distinguir claramente princípios bíblicos de 
princípios de formulação humana, e que, com agudo discernimento, pudesse separar as imaginações humanas 
estranhamente pervertidas, que têm estado operando por anos, a partir de coisas de origem divina. . . . 

"Irmão Olsen, tu falas de meu retorno à América. Por três anos permaneci em Battle Creek como uma testemunha pela 
verdade [1888-1891]. Aqueles que então recusavam receber o testemunho que me era dado por Deus destinado a eles, 
e rejeitavam as evidências que acompanhavam esses testemunhos, não se beneficiariam caso eu retornasse. . . . 

"Em grande medida a Associação Geral perdeu o seu caráter sagrado, porque alguns a ela ligados não mudaram os 
seus sentimentos em qualquer particular desde a Assembléia realizada em Mineápolis. . . . 

"Foi-me mostrado que as pessoas em geral não sabem que o coração da Obra está se enfermando e corrompendo em 
Battle Creek.2"" 

Ellen White mais tarde escreveu a I. H. Evans declarando que seu único pesar era que havia confiado comunicações 
vitais ao presidente Olsen em lugar de enviar testemunhos ao campo a fim de que as próprias pessoas soubessem o que 
estava se passando em Battle Creek. O Pastor Olsen havia "rejeitado" o depósito que lhe fora entregue, segundo a cópia 
autografada da carta no arquivo dos Depositários White (Carta E51, 1897). Noutra cópia carbono autografada numa 
coleção particular, ela riscou a palavra "rejeitada" e escreveu de sua própria lavra, "negligenciada". Qual era a razão 
misteriosa que motivava essa contínua resistência/negligência oficial ao Espírito Santo? 

Deve-se lembrar que Froom estabelece o elevado padrão ético que ele devia seguir, ordenado por Daniells. O seu livro 
deveria ser "um que honrasse a Deus e exaltasse a verdade" (p. 17): 

"Lamentável Esquema de História Reconstruída.--A História às vezes tem sido reconstruída por seletividade--ou seja, 
empregando-a fora de contexto ou tencionando que tais citações se ajustem a um objetivo--numa tentativa de sustentar 
um pressuposto ou teoria particular. Mas tal prática não é nem ética, nem honesta. . . . Como homens de integridade, 
não devemos ter parte em tal manipulação de episódios históricos. Servos do Deus da verdade devem sempre empregar
citações, evidência e linhas de argumento de modo a honrar a Verdade e o seu Autor." (pp. 364, 365). 



Isso, logicamente, está além de discussão. Nada se ganha em expressar crítica ao trabalho do Dr. Froom. Mas podemos 
todos aprender uma lição em contrição. Multidões de cristãos em igrejas populares depositam indevida confiança em 
julgamentos preconcebidos que não podem resistir ao teste da verdade. Como podemos nós, adventistas do sétimo dia, 
ajudá-los a menos que nós próprios sejamos fiéis à verdade, mesmo ao custo de sacrifício ou reputação pessoal? 

1972 

O Dr. Froom havia desafiado os autores deste manuscrito a se retratarem publicamente de sua insistência de que a 
liderança rejeitou a mensagem de 1888. Sua exigência foi abertamente reconhecida como dirigida a estes presentes 
autores (Seminary Studies, Andrews University, janeiro de 1972, p. 121). Reza como segue: 

"Uma confissão explícita é devida à Igreja hoje por promotores de uma acusação desconcertante, primeiro de tudo 
contra os nomes da liderança pós-1888, agora todos adormecidos. Ademais, é igualmente devida àqueles na Igreja 
hoje que têm sido perturbados e desorientados por tal alegação. Por fim, então, realmente constitui um descrédito aos 
mortos. Essa é uma questão bastante séria (p. 358)." 

Os autores ficaram na obrigação de responder a tal exigência oficial dos mais notáveis eruditos adventistas, 
especialmente quando endossados por seus oficiais da Associação Geral. No fim de 1972 prepararam sua dissertação 
intitulada "An Explicit Confession . . . Due the Church" [Uma confissão explícita . . . devida à Igreja]. Reiteraram sua 
convicção de que os fatos de nossa história constituem um chamado de clarim ao arrependimento corporativo e 
denominacional. Cópias foram pessoalmente entregues a oficiais da Associação Geral, que instaram que não fosse 
publicada, e convocaram uma série de comissões especiais de audiência em Takoma Park para considerar a evidência, 
reuniões essas que tiveram lugar durante um período de vários anos. Os oficiais e as comissões consideraram a 
evidência de Ellen White e ficaram impressionados com ela, mas novamente insistiram que Explicit Confessions não 
fosse publicada. Depois de suprimirem o Explicit Confessions republicaram o Movement of Destiny sem nenhuma 
alteração de sua tese básica. 

Dois acontecimentos significativos em particular desenvolveram-se a partir desse despertado interesse pela história de 
1888. 

1973-1974 

Por dois anos seguindo-se a essas comissões especiais, os Concílios Anuais emitiram vários apelos sérios à Igreja 
mundial, apelando a reavivamento, reforma e arrependimento. Havia um zelo e solenidade incomuns nos apelos. 
Contudo, o candor requer que reconheçamos que os resultados foram decepcionantes. 

Os apelos da comissão têm raramente sido eficazes em produzir reavivamento ou reforma tanto entre o ministério como
entre os leigos, porque ações administrativas nunca podem efetuar a reconciliação com Cristo. Entretanto, nesses apelos
do Concílio Anual houve uma séria falsa interpretação de nossa história denominacional, que logicamente anulava os 
objetivos dos apelos. O problema parece à superfície menor, mas é significativo. Citamos do apelo de 1973: 

"Nos quatro anos que se seguiram à histórica Assembléia da Associação Geral de Mineápolis a nova e insistente 
ênfase sobre 'justificação pela fé' havia despertado a Igreja Adventista de   tal   modo  que Ellen White pôde dizer que o 
'alto clamor' havia começado! (ênfase acrescentada)." 

O erro aqui não é de semântica. Ellen White nunca disse que a mensagem de 1888 "despertou a Igreja Adventista". Ela 
disse o oposto: "Satanás teve êxito em desviar de nosso povo, em grande escala, o poder especial do Espírito Santo" 
(1SM 234, 235). Nunca se permitiu que a mensagem despertasse a Igreja. 

Mas este não é o problema mais sério de lógica nesse Apelo. Há uma falha em identificar corretamente o que foi o "alto 
clamor". Mencionamos isto, não para achar falta nos esforços sinceros, mas porque a hora é muito tardia para suportar o
mesmo erro novamente. 

O "começo" da chuva serôdia e do alto clamor não foi um reavivamento subjetivo que supostamente "despertou a Igreja 
Adventista"; foi a própria mensagem objetiva por si mesma. Isso é evidente mesmo  na  declaração  de Ellen White 
citada no Apelo: 

"O alto clamor da terceira mensagem angélica já começou na revelação da justiça de Cristo, o Redentor que perdoa o 
pecado. Este é o começo da luz do anjo cuja glória encherá a terra inteira." (RH, 22 de novembro de 1892; ênfase 
acrescentada). 



Por que ela é tão importante pode ser visto facilmente: 

(a) Se o início do alto clamor foi o "despertamento" da Igreja, sua extinção em breve constitui novas muito más. Implica
que um reavivamento genuíno é mais fugidio do que uma cura para o câncer, e que quando o Espírito Santo tem 
permissão de operar (como se supõe ter havido nos anos da década de 1890), Ele próprio Se cansa  e abandona o 
reavivamento. Por que deveria uma igreja "desperta" falhar em dar o alto clamor e terminar a comissão do Senhor? 

(b) Mas se o "começo" do alto clamor é fielmente reconhecido pelo que de fato foi, a própria mensagem de 1888, 
imediatamente temos esperança, pois podemos recuperar e proclamar a mensagem objetiva como registrada nas fontes 
existentes. O poder do Espírito Santo é manifesto na "verdade do evangelho" (Gálatas 2:14; Romanos 1:16). 

Todavia, os Concílios Anuais de 1973-74 nada fizeram de prático e eficaz para recuperar e promulgar a própria 
mensagem de 1888. Antes, inadvertidamente asseguraram que o vácuo fosse preenchido com uma infusão de 
"reformacionismo" calvinista. A mensagem de 1888 nunca foi livre e claramente proclamada para a Igreja a nível 
mundial com pleno suporte da Associação Geral. 

A segunda conseqüência desse interesse por 1888, em 1973-74, deu-se em  conseqüência da má compreensão acima 
evidenciada. Reconhecendo que a Igreja carece de "justificação pela fé", a Associação Geral reuniu-se na Conferência 
de Palmdale em 1976 onde certos teólogos dominaram as discussões e exigiram apoio a seus pontos de vista 
"reformacionistas", opiniões calvinistas de "justificação pela fé". 

Eles alegavam que os seus pontos de vista eram um verdadeiro reavivamento do conteúdo da mensagem de 1888, 
quando de fato eram uma negação de cada elemento básico dessa "preciosíssima mensagem". Mas a proeminência delas
na Austrália e América do Norte deu-lhes vasta influência sobre o campo mundial. A ignorância geral dos pontos 
essenciais de 1888 somada a uma antipatia pelo "legalismo" criaram um vácuo a que se precipitaram essas idéias 
"reformacionistas". 

O passar do tempo logo demonstrou como esses pontos de vista eram incompatíveis com a verdade adventista da 
purificação do santuário. Se a Associação Geral e nossas casas editoras tivessem apreciado o conteúdo singular da 
mensagem de 1888 por si e fielmente a tivesse publicado e sustentado, essas opiniões nunca poderiam ter-se enraizado 
na América do Norte, Europa, África, Extremo Oriente e Pacífico Sul. Uma leitura equivocada da história da década de 
1890 resultou na repetição daquela história, com conseqüências ainda mais trágicas. Podemos documentar a perda de 
centenas de pastores, e ninguém sabe quantos leigos e jovens. 

Há uma raiz a partir da qual esses pontos de vista calvinistas de justificação pela fé podem ser identificados: A 
insistência da Associação Geral e dos Depositários dos Escritos de Ellen White por décadas de que a mensagem de 1888
foi somente uma renovada ênfase das opiniões protestantes populares. Nossos teólogos na década de 1970 estavam 
somente edificando sobre o fundamento lançado por eles a começar dos anos da década de 1920. 

1984 

Contudo, outra publicação deveria tratar com 1888,  a  biografia  de Ellen White, The Lonely Years, 1876-1891 [Os anos
solitários], por Arthur L. White. A contribuição do Pastor White para a Igreja Adventista do Sétimo Dia está além de 
uma avaliação adequada. Durante uma longa e proeminente carreira ele tem sido um agente do Senhor na edificação de 
confiança no Espírito de Profecia pela Igreja a nível mundial. Como neto de Ellen White ele desfruta uma distinção 
exclusiva como a autoridade mais destacada em seus escritos. Ele é respeitado por todo o mundo. 

Em três capítulos deste volume ele discute a história de 1888. Mas primeiramente "certos pontos de base e ocorrências 
históricas devem ser considerados" (p. 394). Seguem-se, então, 14 pontos, alguns dos quais examinam os fundamentos 
de nossa missão denominacional (pp. 394-397). Faremos notar brevemente uns poucos pontos variados dessa seção do 
livro: 

"(1) O tema da justificação pela fé . . . foi somente uma das muitas questões que preocupavam e chamavam a atenção 
dos delegados". O ponto (10) prossegue: "Pareceria que ênfase fora de proporção chegou a ser dada à experiência da 
Assembléia da Associação Geral de Mineápolis". Indagaríamos: Qual é a verdadeira significação escatológica da 
mensagem de 1888? Não é o começo da chuva serôdia e do alto clamor questão da mais suprema importância? 

"(4) Conquanto a temática da assembléia . . . fosse ampla e significativa, os sentimentos e atitudes dos que se fizeram 
presentes moldaram-se pelas discussões teológicas". Precisamos assinalar que nisso jaz o significado da sessão então, e 



sua permanente importância para a igreja agora? A menos que nossas "discussões teológicas" sejam válidas, nossa 
administração burocrática não pode cumprir a comissão evangélica e não pode ser abençoada. 

"(6) Informações concernentes ao que teve lugar em Mineápolis . . . tem vindo maiormemente de documentos de E. G. 
White e declarações de memória de alguns poucos que estiveram presentes". Nosso atual dilema como um povo deriva 
de uma falha em dar o devido peso à perspectiva inspirada comunicada mediante o ministério dela, e um apego 
despropositado a opiniões não inspiradas de outros. 

"(7) Nenhum voto foi tomado quanto às questões teológicas debatidas". Assim, a declaração freqüentemente repetida 
implica em que nenhuma rejeição responsável teve lugar. Como fizemos notar anteriormente, tais votos foram tomados 
"pelo levantar da mão" (GCB 1893, pp. 244, 265)--mas não registrados tão-somente devido ao veto de Ellen White. 

Apreciemos integralmente a próxima declaração: 

                

"(8) A concepção de que a Associação Geral, e assim a denominação, rejeitou a mensagem de justificação pela fé em 
1888 é sem fundamento e não foi projetada até quarenta anos após a assembléia de Mineápolis, e treze anos após a 
morte de Ellen White. Registros contemporâneos não concedem nenhuma sugestão de rejeição denominacional. Não há
declaração de E. G. White em parte alguma que diga que assim foi. O conceito de tal rejeição tem sido apresentado 
por indivíduos, nenhum dos quais esteve presente em Mineápolis, e em face do testemunho de homens responsáveis que
ali estiveram (p. 396)." 

A evidência objetiva indica que: 

(a) A questão real é a aceitação ou rejeição da chuva serôdia e do alto clamor, não a "doutrina" protestante que os 
rejeitadores de 1888 professavam crer. 

(b) A própria Ellen White em Mineápolis declarou que a mensagem estava sendo rejeitada por "ministros em geral que 
acorreram a esta assembléia"; eles "vieram a esta assembléia para descartar a luz"; "oposição . . . é a ordem do dia" 
(Carta B21, 1888; Mss. 9, 15, 1888). 

(c) O Bulletin de 1893 contém uma quantidade de declarações de "contemporâneos" que confessavam que a mensagem 
havia sido rejeitada e ainda estava sendo alvo de rejeição pela liderança com  a  responsabilidade  da Igreja--isso meros 
quatro anos depois. Ninguém ergueu a voz na assembléia de 1893 para protestar de que a mensagem havia sido aceita 
ou estava sendo aceita. O Bulletin de 1901 contém declarações semelhantes. 

Mas isso não é tudo. A última edição do Testimonies to Ministers [Testemunhos para ministros] traz um adendo que não 
constava de edições anteriores--um "Prefácio Histórico" e "Notas de Apêndice" designadas a ajudar o leitor a evitar a 
clara convicção que a leitura do texto de Ellen White traz: "Estas notas ajudarão o leitor em assimilar corretamente a 
intenção da autora nas mensagens aqui apresentadas". 

Como isso funciona será visto por um exemplo. Na página 468 ocorre esta clara declaração de 1890: "É moda apartar-se
de Cristo. . . . Com muitos o clamor do coração tem sido: 'Não queremos esse homem governando sobre nós'. . . . A 
justificação pela fé do Filho de Deus tem sido rebaixada, criticada, ridicularizada e rejeitada". A nota de Apêndice 
adverte o leitor a ser cuidadoso. Aparentemente não deve crer prontamente no que diz o texto: "Conquanto alguns 
tomaram a atitude aqui mencionada, há muitos que receberam a mensagem e obtiveram uma grande bênção em sua 
experiência pessoal" (p. 533). Isso contradiz diretamente muitas declarações no texto. 

Isso pode somente gerar desânimo entre membros conscienciosos da Igreja que têm o direito de esperar integridade 
literária, pois podem perceber a evidência contraditória por si mesmo no contexto integral das palavras de Ellen White. 

Há outra negação de uma declaração objetiva de Ellen White sobre a história de 1888. Em 16 de março de 1890, ela 
declarou: "Cristo . . . tem uma bênção para nós. Ele a teve em Mineápolis, e a tinha para nós ao tempo da Assembléia da
Associação Geral aqui [1889]. Mas não houve recepção" (ênfase acrescentada). Essa declaração é posta à disposição no
Release no 253, mas uma nota de rodapé a contradiz: "A linguagem desta sentença é claramente falha pois, 
isoladamente, ela está em desarmonia com o que se segue e outras de suas declarações relativas à Assembléia da 
Associação Geral de 1889". 



Não obstante, o documento inteiro no contexto claramente apóia essa declaração tal como reza. O contexto indica que 
sua linguagem não pode ser falha. Sempre o "alguns" que aceitaram foram poucos, de menor influência, enquanto os 
que a rejeitaram eram os "muitos" de influência. 

Mas a questão não termina aí. Em 1980 o Selected Messages [Mensagens escolhidas], Livro Três foi publicado com um 
capítulo de 33 páginas sobre "A Assembléia de Mineápolis". Sete páginas são novamente adicionadas com inserções de 
"Pano de Fundo Histórico". Conquanto tenha havido um "trágico retrocesso", uma "mudança gradual para melhor . . . 
seguiu-se nos cinco ou seis anos após Mineápolis" (p. 162). Contudo, os testemunhos mais fortes de reprovação de 
Ellen White para a descrença pós-1888 estão datadas de sete ou oito anos após Mineápolis. (A clara referência de Ellen 
White a um "voto" negativo tomado em Mineápolis foi suprimido de seu documento Ms. 24, 1888, que forma o corpo 
principal do capítulo; cf. p. 176). 

Novamente somos lembrados de que precisamos todos procurar a direção do Senhor em nossa busca pela verdade vital. 
Pareceria que 1888 apresenta um problema singular na longa história das confrontações de Deus com o Seu povo. Há 
uma verdade preciosa envolvida aí que parece mais fugidia do que qualquer outra na história passada. Como mais 
poderia ser possível que eruditos e dirigentes que possuem as mais extraordinárias oportunidades para conhecimento em
todo tempo devam deixar de reconhecer a evidência óbvia? Arrependimento é uma obrigação que pesa sobre todos nós; 
devemos todos indagar, "Sou eu, Senhor?" 

Incidentalmente, aqueles que se sentem confusos com os relatórios de empréstimo literário ocasional de Ellen White 
encontrariam a verdadeira história sobre 1888 de auxílio em resolver suas dúvidas. Sua integridade e qualificações 
como um agente do dom de profecia são demonstrados de maneira única em seu papel naquela história. Sem qualquer 
auxílio humano, seja de que natureza fosse, ela encontrou seu caminho sem erro através de armadilhas teológicas 
inerentes àquela difícil controvérsia. Sua coragem em permanecer sozinha contra "quase todos os pastores veteranos" 
numa assembléia da Associação Geral é fantástica. 

Seus sermões de improviso foram anotados em forma taquigráfica e transcritos para nós hoje. Quem mais poderia 
pregar dez sermões sem notas em meio ao calor emocional da batalha teológica com toda palavra registrada, além de 
escrever centenas de cartas existentes e tópicos de diário, permanecendo livre do menor embaraço um século mais 
tarde? Não há uma palavra desafortunada em qualquer deles. Seu entusiástico endosso da mensagem, contra grandes 
obstáculos, está miraculosamente em harmonia com a teologia mais apurada e competente de hoje. Nunca essa pequena 
senhora se posta a nível mais elevado do que nessa história de 1888. 

1888, Um Teste do Tempo do Fim 

Como podemos explicar os esforços oficiais quase sobre-humanos desde 1950 para contradizer a inspirada evidência de
Ellen White a respeito de 1888? Poderia dar-se que o inimigo do plano de salvação tem um interesse oculto em 
acobertar essa verdade significativa? Poderia dar-se que o conhecimento da real verdade tem um peso definido sobre 
nossa relação pessoal e coletiva com Jesus Cristo, e Satanás tem disso conhecimento? [Sem dúvida.] 

Nosso mau uso da evidência é mais sério do que fiascos financeiros. Caso nossos inimigos pesquisassem esta história, 
ficaríamos embaraçados. Nossa pobre relação com a verdade mantém-nos numa condição laodiceana de mornidão e 
falta de arrependimento. A simples solução é uma fé honesta que inclui uma crença na verdade e um reconhecimento 
aberto e contrito dela. A hora é tardia, mas graças a Deus não é demasiado tarde para um novo espírito de fidelidade. 

Tem-nos sido dito que o universo não-caído está observando. A honra do próprio Senhor está em jogo. Sabemos que 
algum dia deve haver um povo em cuja "boca não se acha o engano" (Apocalipse 14:5). 

Considerar a "justificação pela fé" como meramente a doutrina protestante é perder o rumo. Contudo, esta tem sido a 
constante metodologia oficial para 1888. Um exemplo de cegueira espiritual de longo alcance é uma citação de A. W. 
Spalding (Origin and History, Vol. 2, p. 281). Observem como esta posição contradiz o cerne da própria mensagem de 
1888: 

"Justificação pela fé, a verdade fundamental da salvação mediante Cristo, é a mais difícil de todas as verdades a 
manter na experiência do cristão. É fácil em profissão, mas inalcançável em aplicação." (citado em The Lonely 
Years, p. 415). 

Ninguém que entenda a mensagem de 1888 poderia possivelmente expressar tal pensamento, 
pois contradiz as palavras de nosso Senhor: "O Meu jugo é suave e o Meu fardo é leve" (Mateus
11:30). Se a declaração de Spalding é verdadeira em qualquer medida, defrontamos um 



problema terrível. A mensagem de "justificação pela fé . . . é a mensagem do terceiro anjo em 
verdade" (RH, 1o de abril de 1890). Assim temos a solene tarefa de proclamar ao mundo "a 
mais difícil de todas as verdades", a mais "inalcançável em aplicação"--péssimas novas! 
Contudo, a mensagem do terceiro anjo é primeiro que tudo "o evangelho eterno", boas novas 
que é "o poder de Deus para a salvação" (Romanos 1:16). 

É essa distorcida compreensão da mensagem de 1888 que nos torna um "moderno antigo Israel". 

"Para Nossa Advertência" 

Nossa história é tanto parte do grande registro sagrado da batalha entre a verdade e o erro como a travessia do Mar 
Vermelho por Israel, e o apedrejamento de Estêvão muitos séculos depois. Os fatos à raiz de nossa história do último 
século estão agora começando a filtrar-se por toda a Igreja mundial. A pergunta é: Aceitaremos nossa história, ou 
também apedrejaremos Estêvão? 

Após um século de atraso, é tempo de ver como a Causa de Deus é posta em perigo. Já temos testemunhado as 
primícias da rejeição de 1888 na crise panteística "alfa" do início dos anos 1900. Agora estamos no tempo em que o 
"ômega" está para dar-se. O "alfa" foi "recebido mesmo por homens que . . . tinham longa experiência na verdade, . . . 
aqueles a quem julgávamos firmes na fé" (Special Testimonies, Série B, no 7, p. 37). "O ômega se seguirá, e será 
recebido por aqueles que não estão dispostos a dar atenção à advertência que Deus tem dado" (no 2, p. 50). O grande 
conflito prossegue e o dragão está irado com a "mulher" e não poupará esforços para vencer. 

É-nos dito nos dias do "alfa" que a verdade seria descartada; livros de uma nova ordem seriam escritos; um sistema de 
filosofia intelectual seria introduzido; o sábado seria considerado levianamente; os dirigentes admitiriam que a virtude é
melhor do que o vício, mas colocariam sua dependência sobre o poder humano (cf. Série B, no 2, pp. 54, 55). 

Vemos estas palavras cumpridas hoje. 

"Se o Senhor não edificar a casa, em vão trabalham os que a edificam" (Salmo 127:1). Ele nos diz: "Porque os Meus 
pensamentos não são os vossos pensamentos, nem os vossos caminhos os Meus caminhos, diz o Senhor" (Isaías 55:8). 
O início da chuva serôdia e do alto clamor não foi estratégia da Avenida Madison [centro de grandes firmas de 
publicidade, em Nova Iorque -- N.T.]; tratou-se de um claro entendimento de boas novas, uma mensagem real em si 
mesma, algo que todo crente, não importa quão humilde, poderia empregar eficientemente. 

                Inerente a essa bela mensagem de "boas novas" que apela ao coração está a experiência da expiação final. O
sangue de Cristo deve purificar a consciência das obras mortas. A mensagem não é meramente para preparar um povo 
para a morte, mas para a trasladação, e o poder está na própria mensagem objetiva. Bilhões de dólares gastos nos 
últimos recursos eletrônicos e gráficos nunca iluminarão a terra inteira com a glória, até que "a luz do anjo cuja glória 
encherá toda a terra" seja apreciada humildemente e recebida de todo o coração. 

O método do Senhor de verdadeiro e duradouro crescimento eclesiástico é a própria simplicidade. Observem como a 
verdadeira mensagem de justificação pela fé estará na "luz" que realizará o trabalho:  

"Todos nos uniremos nessa unidade de nossa fé e em nosso conhecimento do Filho de Deus; tornar-nos-emos pessoas 
maduras, alcançando a plena estatura de Cristo. Então não mais seremos crianças, levadas pelas ondas e sopradas 
por todo vento de ensinos de homens enganadores, que conduzem outros ao erro com as manobras de sua criação. Em 
vez disso, por falar a verdade num espírito de amor (agape), devemos crescer de toda maneira a Cristo, que é o 
cabeça. Sob o seu controle todas as partes diferentes do corpo se ajustam, e o corpo inteiro é mantido por toda junta 
com que está provido. Assim, quando cada parte separada funciona como deveria, o corpo inteiro cresce e se edifica 
mediante o amor [agape]." (Efésios 4:14-16, TEV). 

Entrementes, anjos bons são comissionados a segurar os terríveis ventos de contenda que algum dia em breve serão 
soltos. Estão empenhando sua força para impedir a ruína que se avizinha, expressa no abuso de drogas, alcoolismo, 
imoralidade sexual e infidelidade, criminalidade, materialismo idólatra, corrupção, e temíveis pestilências. A obra mais 
importante no mundo é a daquele anjo que sela os servos de Deus em preparação à vinda de Cristo (Apocalipse 7:1-4). 
O pouco tempo de paz e prosperidade de que ainda dispomos é tempo emprestado, nosso somente para a terminação de 
Sua obra. E a estabilidade mundial depende da fidelidade do povo de Deus à verdade, a sua mensagem e sua missão. 



Algo deve acontecer no tempo do fim que nunca ocorreu antes. Milênios de derrota devem ser revertidos. Essa é a única
maneira pela qual a purificação do santuário pode ser completada. A profecia de Daniel declara que isso "será" feito 
(8:14). O Senhor purificará a Sua Igreja de modo a que esta possa dar a última mensagem para iluminar a terra. 

A obra de Deus pode ser acabada num tempo incrivelmente curto. Mas requererá o arrependimento dos séculos, uma 
compreensão da verdade pela qual, em nossa imaginada prosperidade e êxito, não temos sentido fome e sede. Requererá
a correção de confusão teológica e um humilhar de corações. Requererá o abandono de políticas mundanas e suas 
estratégias de feitura humana. Produzirá uma verdadeira e duradoura unidade e harmonia entre os crentes. O 
"pluralismo" discordante se esvairá. Toda espécie de legalismo morrerá. O fanatismo será desacreditado por si mesmo e 
desaparecerá. 

Finalmente, a derradeira experiência a aguardar a Igreja é como aquela que Jesus atravessou no Getsêmani. Somente os 
que são Seus de fato estarão dispostos a aceitá-la, mas Ele colocou a honra do Seu trono sobre a Sua confiança de que o 
farão. 

Defrontar a cruz é o que Pedro não aceitaria, até que se converteu. Ele negou a seu Senhor; somente uma negação 
semelhante moderna de Cristo pode responder pela motivação centralizada no eu que continuamente expressa a 
preocupação de que "eu entro no céu". Foi o céu que Cristo abandonou sem nenhuma garantia de que jamais 
retornaria--de modo que o pecado e a morte pudessem ser erradicados do universo. A verdadeira fé nEle não se 
centraliza em recebermos uma recompensa. 

Agora a última, a sétima igreja, está em cena, e seguramente estamos nos últimos momentos que a ela podem ser 
dedicados. Não há oitava igreja. 

Quando o Seu povo alegremente aceitar toda a verdade que Ele tem para elas, cumprirão o mesmo papel que Cristo 
cumpriu quando esteve sobre a Terra. Esse "curto período de três anos foi tão longo quanto o mundo poderia suportar a 
presença do Redentor" (DA 541). 

Quando o poder de Satanás é quebrantado entre o povo do Senhor, o mundo incrédulo não será capaz de por mais tempo
suportar a sua presença. Eles terão demonstrado a verdadeira justificação pela fé, aquela intimidade mais próxima com 
o Salvador do mundo que Ele ainda oferece ao continuar batendo à nossa porta. 

Por quanto mais tempo Ele baterá? 

__________ 

1O Dr. Froom escreveu aos presentes autores em 4 de dezembro de 1964, antes da publicação 
de seu Movement of Destiny, requerendo uma retratação da posição que haviam tomado em 
1888 Re-examined. Foi-nos requerido que fizéssemos "um repúdio público e publicado . . . de 
certas conclusões suas promovidas  [ou seja, de que a liderança de 1888 rejeitou o começo da 
chuva serôdia e do alto clamor]. . . . Não levará muito para que a história plena e documentada
do evento de 1888 será sem dúvida posta em forma impressa. E a menos que modifiquem sua 
posição, poderão achar-se numa posição nada invejável. O contraste será assinalado". Em 16 
de abril de 1965 ele nos escreveu adicionalmente: "A meu ver, deveriam agir primeiro, e sem 
muita demora. . . . Sua argumentação . . . apresenta-se como um polegar ferido, 
declaradamente solitário, e em conflito com o veredicto virtualmente unânime de nossos 
eruditos. . . . Têm muita temeridade para contradizer as descobertas desse inteiro grupo de 
homens. . . . Não sinto . . . qualquer obrigação de compartilhar-lhes qualquer evidência 
adicional . . . . A sua infeliz militância me faz pensar na situação de Elias. . . . Ele discordava 
agudamente dos historiadores e experts em Israel a respeito da situação. Ele estava certo, 
pensava, e todos estavam errados. Ele somente foi deixado lealmente, e perseguido e 
amaldiçoado por causa de suas alegações e conclusões. . . . Elias assim na verdade difamou e 
vilipendiou a Israel, e ofereceu um relatório desorientador e negro. Ele apresentou uma 
testemunha inverídica, lançando aspersão sobre Israel e sua liderança [Acabe e Jezabel?]. . . . 
Devem cessar, retratar-se e recuar". Ele reivindicava falar com a autoridade da Associação 
Geral por trás de si, como de fato o endosso sem precedentes de seu livro logo demonstrou. 

Um de nós respondeu em 10 de maio de 1965: "Retratar-nos à base de temor sem evidência inspirada seria 
dificilmente . . . a coisa certa . . . a fazer. . . . O Senhor nunca pediu que algum homem fizesse coisa tal. De fato, um 



homem pode muito bem arruinar a sua alma por submeter-se à pressão de temor e ansiedade, e retratar-se 
covardemente, sem evidência, do que tem mantido em boa consciência". Em 10 de novembro de 1965, o mesmo autor 
escreveu ao Dr. Froom: "Tenho repetido minha disposição de retratar-me se o irmão deixar-me examinar a evidência 
clara do Espírito de Profecia. Tem categoricamente recusado permitir-me ver tal evidência. . . . Parece estranho a mim e 
a outros que deva requerer que eu me 'retrate' enquanto ao mesmo tempo nega-me evidência que, segundo diz, possui 
em material não publicado de Ellen G. White que requereria de uma consciência honesta tal retratação. . . . Minha 
oração é de que como resultado final dessa questão o nome de Deus seja honrado". 

Quando Movement of Destiny apareceu impresso, a "evidência" documental estava completamente ausente. 

2Esses documentos foram colocados nas mãos do Dr. Froom em 21 de fevereiro de 1965 antes 
que ele publicasse o seu livro, com recibo reconhecendo o recebimento. Foram também 
colocados nas mãos da liderança da Associação Geral em 1973 antes que o republicassem. Um
presidente da Associação Geral retirou o seu endosso da edição revisada.

Apêndice A
A. T. JONES ENSINOU A HERESIA DA "CARNE SANTA"? 

Tentativas têm sido feitas para insinuar que a mensagem de A. T. Jones de justificação pela fé 
conduz à heresia da "carne santa". É dito que ele ensinava essa falsa doutrina já nos primeiros 
meses seguindo-se à assembléia de 1888. Um exemplo, sem dúvida baseado em pesquisa da 
Associação Geral, se segue: 

"Parece haver alguns paralelos impressionantes entre a experiência do povo de Deus por volta 
de 1888 e nosso próprio tempo. Por exemplo, Waggoner e Jones foram usados pelo Senhor em 
1888; mas já em 1889 os sermões de Jones começavam a mostrar uma inclinação na direção 
do engano da 'carne santa'." (Adventist Review, 6 de agosto de 1981). 

Essa acusação deve ser cuidadosamente examinada. Se for verdadeira, várias conseqüências 
se seguirão imediatamente em muitas mentes pensantes e lógicas: 

(1) Se verdadeira, desacreditará a mensagem de 1888. Se Jones ou Waggoner podem ser 
acusados de ensinarem a heresia ou fanatismo durante a era 1888, a Igreja seria tola em 
dedicar séria atenção à mensagem deles. David P. McMahon e Desmond Ford fizeram 
tentativas de desacreditar Waggoner nesse propósito, não obstante o repetido endosso de 
Ellen White. Em seus Documents no 32 Ford declara que em 1892 Waggoner não era mais um 
adventista do sétimo dia. McMahon, em seu Ellet Joseph Waggoner: The Myth and the Man 
[Ellet Joseph Waggoner: O mito e o homem] (Verdict Publications, Fallbrook, CA, 1979), 
argumenta que Waggoner afastou-se da posição protestante de justificação pela fé poucas 
semanas após a assembléia de 1888 e daí em diante ensinou a posição católica-romana. A 
falsidade dessas acusações foram expostas pelo Dr. Leroy Moore no Apêndice B de sua 
Theology in Crisis [Teologia em Crise] (1979). Quem quer que leia os escritos de Jones-
Waggoner pode prontamente ver isso por si mesmo. 

(2) Se Jones estava se desviando "já em 1889 . . . na direção do erro da 'carne santa', Ellen 
White deve também ser considerada ingênua e fanática. Durante sua longa e destacada 
carreira, ela nunca, em tempo algum, ofereceu endosso a alguém tão repetida e 
entusiasticamente como fez com a mensagem e trabalhos de Jones de 1888 até 1896. 

Conquanto seja verdade que Jones foi um ser humano tão inclinado a fraquezas como qualquer
de nós, ela nunca o teria endossado tão veementemente se tivesse acolhido a mais leve 
suspeita de que seu ensinamento estava se movendo para um fanatismo tão horrendo quanto 
o que afligiu a Associação de Indiana na passagem do século. Não será de auxílio escusar Ellen 



White por endossá-lo com base no fato de que ela estava sendo honestamente enganada por 
ele. Ela exercia o dom profético e reivindicava inspiração celestial. Não há meio de podermos 
respeitá-la se ela estava equivocada a respeito de Jones. 

(3) A única mensagem que Ellen White sempre identificou como um genuíno começo do dom 
do Espírito Santo na chuva serôdia e do alto clamor é a dos mensageiros de 1888. Se esta 
quase imediatamente moveu-se no rumo do fanatismo da "carne santa", como podemos 
confiar em qualquer mensagem semelhante que o Espírito Santo possa inspirar no futuro? 
Podemos estar seguros de que Satanás gostaria de dissuadir a Igreja de jamais outra vez obter 
qualquer verdadeira bênção espiritual enviada desde o céu. 

Evidência Concernente à Acusação Contra Jones 

A suposta evidência para a acusação é encontrada em comentários atribuídos a A. T. Jones em 
sermões pregados na campal de Ottawa, Kansas, na primavera de 1889. Notícias da reunião e 
notas sobre os sermões foram impressos no jornal Topeka Daily Capital. Os sermões não foram 
registrados palavra por palavra. Foram condensados em grande medida e erros tipográficos 
são achados em grande número. O relatório incompleto cria confusão de terminologia. Recorre-
se a um jornal não-adventista que dá evidência de mau jornalismo a fim de encontrar algo para
lançar descrédito sobre o homem a quem Ellen White disse ter "credenciais celestiais" num 
sentido singular e que nos trouxe "a mais preciosa mensagem". E isso feito um século mais 
tarde; contudo, mesmo os determinados oponentes de Jones daquela geração não fizeram isso.

Os comentários supostamente heréticos de fato não revelam qualquer evidência de fanatismo 
do tipo "carne santa", mas simplesmente afirmam a possibilidade de vencer o pecado em 
perfeição de caráter alcançada mediante fé. Suas declarações, são registradas como segue no 
jornal de Topeka: 

"É a obediência de Cristo que vale, e não a nossa que nos traz justificação. Bem fazemos em 
parar de tentar cumprir a vontade de Deus com nossos próprios esforços. Parai com tudo. 
Lançai-o para longe para sempre. Permiti que a obediência de Cristo realize tudo para vós e 
obtende a força para puxar o arco a fim de atingir a meta. . . . 

"...no fato de que a lei requer perfeição jaz a esperança da humanidade, porque se ela pudesse
passar por alto um pecado a um mínimo grau, ninguém poderia jamais ser livrado do pecado, 
uma vez que a lei nunca tornaria esse pecado conhecido, e não poderia jamais ser perdoado, o
meio pelo qual somente um homem pode ser salvo. Há de chegar o dia em que a lei terá 
revelado o último pecado e nos apresentaremos perfeitos perante Ele e seremos salvos com 
uma salvação eterna. . . . É um sinal de Seu amor por nós, portanto, quando quer que um 
pecado vos é tornado conhecido, é um sinal do amor de Deus por vós, porque o Salvador se 
posta pronto para removê-lo (14 de maio de 1889). 

"É somente pela fé em Cristo que podemos dizer que somos cristãos. É somente mediante ser 
um com Ele que podemos ser cristãos, e somente mediante Cristo dentro em nós que 
observamos os mandamentos -- sendo tudo pela fé em Cristo que fazemos e dizemos essas 
coisas. Quando o dia vier em que verdadeiramente observaremos os mandamentos de Deus, 
nunca iremos morrer, porque a observância dos mandamentos é justiça, e justiça e vida são 
inseparáveis--assim, "Aqui estão os que guardam os mandamentos de Deus e a fé de Jesus", e 
qual é o resultado? Essas pessoas são trasladadas. Vida, pois, e observância dos mandamentos
vão juntas. Se morremos agora, a justiça de Cristo nos será imputada e seremos ressuscitados,
mas aqueles que vivem até o fim são tornados sem pecado antes que Ele venha, tendo tanto 
de Cristo estando neles que "atingem o alvo" toda vez, e permanecem sem culpa, sem um 
intercessor, porque Cristo deixa o santuário um pouco antes que vir à terra." (18 de maio de 
1889; o jornal atribui este sermão a W. C. White). 

Fazemos notar o seguinte: 



(a) Um criterioso estudo de todos os sermões de Jones registrados naquele jornal deixa de 
revelar qualquer motivo de "carne santa". As declarações que alguns interpretam como 
revelando tal rumo dizem respeito tão-só a desenvolvimento de caráter pela fé em preparação 
para a segunda vinda de Cristo. 

(b) Em tempo algum nos anos que se seguem a 1889 há qualquer registro de que Jones tenha 
feito declarações que possam ser interpretadas como favorecendo essa heresia. Se ele a 
ensinou em 1889, quase certamente teria aparecido novamente. Proclamar que Cristo 
"condenou o pecado na carne", como Paulo diz, não é ensinar "carne santa". 

(c) A declaração de 18 de maio acima é uma que tem sido primariamente considerada como 
evidência desse fatal rumo tomado. Mas o registro jornalístico atribui o sermão a W. C. White. 
Não obstante, seja quem for que o proferiu, o ensino é verdadeiro, e está em harmonia com o 
conceito adventista de purificação do santuário. 

(d) Tanto Jones quanto Waggoner fortemente recusaram o fanatismo da "carne santa" na virada
do século. Na Review and Herald de 18 de abril de 1899 Jones publicou um artigo que revela a 
falácia desse ensino. De 11 de  dezembro de 1900 até 29 de janeiro de 1901 ele publicou uma 
série de artigos que se lhe opunha adicionalmente. O líder do fanatismo de Indiana, R. S. 
Donnell, publicou um artigo no Indiana Reporter opondo-se a Jones, indicando que entendeu os
artigos como uma refutação de seu ensino. Waggoner também se opôs à doutrina da "carne 
santa" em sermões proferidos na assembléia da Associação Geral de 1901 (cf. GCB 1901, pp. 
403-422; damos crédito a Jeff Reich na pesquisa deste material). 

Assim temos mais um exemplo de um século de contínua oposição à "preciosíssima 
mensagem" que o Céu tencionou que deveríamos acolher como o "começo" da chuva serôdia e
do alto clamor. É um misterioso rio subterrâneo de descrença, talvez o mais estranho e mais 
persistente que tem fluído ao longo de todos os milênios da tentativa de Deus ajudar o Seu 
povo. Ellen White disse lamentosamente: "Tenho profunda angústia de coração, porque vi quão
prontamente uma palavra ou ação do Pastor Jones ou Pastor Waggoner é criticada." (Carta 
O19, 1892). Desta vez não foi uma "palavra ou ação". Foi somente algo que se imaginou.

Apêndice B
Comparações de Justificação pela Fé 

O Ponto de Vista Popular 
 

1. Começa com a necessidade do homem por segurança eterna. Assim, o apelo é 
centralizado no eu. Nunca vai além desse raio de insegurança humana. 
2. Fé é definida como mera "confiança" no sentido de apegar-se à segurança pessoal em 
busca de garantias contra o perder-se. A fé é considerada como meio de satisfatzer a 
insegurança pessoal. 
3. Jesus ensinou que o amor ao eu é uma virtude, uma pré-condição para o amor a outros. O 
amor do eu e o respeito próprio são confundidos. 
4. O sacrifício de Cristo na cruz é somente uma provisão contingente, e nada realiza pelo 
pecador a menos e até que ele tome a iniciativa de "aceitar a Cristo". Assim, prevalece a 
idéia de que se a pessoa é salva, deve-se isso a ter tomado a iniciativa; se a pessoa se perde,
é Deus quem tomou a iniciativa de puni-la. 
5. O evangelho é "boas novas" do que Deus fará por você se fizer primeiro a sua parte. Ele 
espera até que você dê o primeiro passo na iniciativa. O maquinário celestial de salvação 
permanece paralizado até  que o pecador aperte o botão para ativá-lo. 



6. Deus considera você como fora da "família de Deus" até que "aceite a Cristo". Assim, a 
aceitação de você por Ele depende de que tenha dado o primeiro passo. Passagens mal-
interpretadas dão essa impressão. 
7. Deus torturará e destruirá os perdidos no fogo infernal. A ênfase está sobre a Sua iniciativa
vingativa na punição. 
8. O perdão divino é a sua escusa para o pecado, Sua aceitação dele como inevitável ou 
inescapável ("somos somente humanos"). Muitos não têm um conceito claro de uma 
diferença entre o perdão do pecado e sua eliminação. 
9. É difícil ser salvo e fácil perder-se. Sendo que poucos conseguirão ir para o céu, deve ser 
bastante difícil seguir a Cristo. A ênfase está nas dificuldades pelo caminho. 
10. O pecador deve ser pressionado a aceitar a Cristo, geralmente  pelo emprego de 
motivação egocêntrica tal como esperança de recompensa ou temor de punição. Apelos de 
marketing são típicos: "o que há para mim nisso"? 
11.  A não ser quando o pecador "aceita a Cristo" e  é obediente está legalmente justificado. 
Os escritos de Ellen White são mal-interpretados. 
12. A justificação pela fé é o ato judicial  pelo  qual Deus declara legalmente um homem 
ainda não convertido justo porque ele "aceita a Cristo". Esse ato forênsico não tem efeito 
sobre o coração. 
13. As pessoas podem ser justificadas pela fé e ainda serem professos seguidores mornos de 
Cristo. 
14. O supremo alvo na vida é salvar nossas almas, fazer o que é "essencial para a nossa 
salvação". 

O Ponto de Vista de 1888 
1. Começa com a revelação do amor de Deus na cruz. O apelo é para uma motivação mais 
elevada - fé, apreciação e gratidão. Assim não é egocêntrico. 
2. Fé é uma profunda apreciação do amor sacrifical de Deus, independentemente da 
esperança de recompensa ou do medo de estar perdido. Ela vence o egocentrismo e a 
mornidão. 
3. Jesus ensinou que a pessoa convertida amará seu próximo como antes da conversão 
achava natural amar a si mesmo. Quando o eu é crucificado com Cristo encontramos 
verdadeiro respeito próprio Nele. A fé expele o amor próprio, uma invenção de Satanás. 
4. O sacrifício de Cristo é mais que uma provisão contingente. Fez algo por "todo homem". A 
vida física de "cada homem" é a aquisição do sangue de Cristo. Cada fatia de pão está 
estampada com Sua cruz. Assim Seu sacrifício justificou a "todos os homens." É Ele Quem 
toma a iniciativa amorável. 
5. O evangelho é "boas novas" do que Deus fez e está fazendo por você agora. Ele tem 
"atraído" você toda a sua vida (Jer. 31:3; João 12:32). Não resista a Ele, e você será salvo. O 
puro evangelho motiva uma duradoura resposta íntima da fé. 
6. Deus já aceitou você em Cristo. Para Ele, a alma que nunca entendeu o evangelho é uma 
ovelha perdida, não um lobo; uma moeda perdida, não um refugo; um filho pródigo afastado, 
não um estranho. 
7. O pecado paga o seu salário - a morte. A segunda morte misericordiosamente finda a 
miséria do perdido. O amor de Deus é manifestado na sua sorte. 
8. Seu perdão realmente afasta o pecado, que Ele ainda odeia e nunca pode escusar. O 
perdoado agora odeia o pecado. A "expiação final" traz o "apagamento do pecado" na 
purificação do santuário celestial. 
9. Se alguém entende e aprecia o puro, verdadeiro evangelho como boas novas, é fácil ser 
salvo, e difícil estar perdido. O jugo de Cristo é suave, Seu fardo é leve. 
10. Qualquer uso de pressão, expediente secreto, ou medo como motivação mostra a falta de
conteúdo evangélico na mensagem. Uma vez que a verdade seja revelada em amor, nada 
pode impedir o investigador da verdade de responder. 
11. Todos os homens foram legalmente justificados quando Cristo morreu por "todos". 
Quando o pecador crê, ele é justificado pela fé. 



12. Quando Deus "declara" alguém sendo justo, Ele não pode mentir. A justificação pela fé 
vai além do que uma mera declaração legal. Ela torna o crente obediente a todos os 
mandamentos de Deus. 
13. A fé verdeiramente madura acaba com a mornidão e prepara para a trasladação. 
14. O supremo alvo na vida é a honra e vindicação de Cristo. Ele deve  receber Sua 
recompensa, mais do que nós. 

Ponto de Vista Popular 
15. Pecado é definido como a transgressão da lei, mas  superficialmente entendido como a 
quebra de um tabu moral. Muita ênfase sobre atos "conhecidos" de pecado; nenhum conceito
sobre o pecado ainda desconhecido. 
16. "Nascido sob a lei" em Gál. 4:4 significa que Cristo nasceu sob a lei cerimonial judaica (cf.
Seventh-day Adventist Bible Commentary, Vol. 6, p. 966). 
17. A carne e a natureza de Cristo na encarnação eram diferentes das nossas. Ele foi "isento"
de nossa herança genética, e tomou apenas a natureza sem pecado de Adão como era antes 
da queda (cf. Questions on Doctrine, L. Froom, p.383, e cabeçalho p. 650.) 
18. Cristo carregou nossa culpa apenas vicariamente. 
19. Era "impossível", "inútil" e "desnecessário" para Cristo ser verdadeiramente tentado em 
todos os pontos como somos. (Ministry Magazine, janeiro, 1961). 
20. Assim separado de nossa herança genética, Cristo era "naturalmente" bom. Sua própria 
vontade era idêntica à vontade de Seu Pai. Nenhuma luta interior. Assim, a Sua justiça não 
podia ser pela fé. 
21. Uma vez que não assumiu nossa natureza caída e pecaminosa, Cristo não podia 
verdadeiramente defrontar a tentação sexual e vencê-la. 
22. O contínuo pecar é inevitável na  medida em que o homem tenha uma natureza 
pecaminosa. O povo de Deus continuará pecando até o momento da trasladação. Isso 
logicamente requer que Cristo nunca cesse o Seu ministério Sumo Sacerdotal como 
Substituto. Mantenha a sua "segurança" paga por "relacionamento", e estará "coberto". 
23. Muitos dentre nosso povo não têm uma clara concepção da purificação do santuário 
celestial em sua singular relação com a justificação pela fé. 
24. As apresentações da obra presente de Cristo na purificação do santuário em relação com 
a experiência pessoal do cristão são quase inexistentes.  
25. A "graça barata" é o único resultado possível da confusão com respeito à natureza de 
Cristo, o preconceito contra a perfeição do caráter cristão, a eclipse da cruz, e a negligência 
da verdade da purificação do santuário. 
26. 1 João 2:1 nos fala para não pecar, como nossa companhia de seguros nos fala para não 
termos um acidente. Mas você pecará mais cedo ou mais tarde, assim certifique-se de estar 
"coberto" pelo Advogado que persuadirá o Pai a perdoá-lo. Não podemos esperar mais do que
a vitória sobre "pecado conhecido". A participação no pecado desconhecido fica implícita 
como inevitável até que Cristo retorne. 

O Ponto de Vista de 1888 
15. O pecado é mais do que o mero quebrantamento de um tabu; é a recusa de apreciar o 
verdadeiro caráter de Deus de amor revelado na cruz. Nesse Dia da Expiação, o Espírito 
Santo revelará todo pecado desconhecido. 
16. "Nascido sob a lei" significa sob a lei moral.  Cristo não estava "isento" de nossa herança 
genética; contudo Ele não pecou. Para cumprir a vontade de Seu Pai, teve que negar a Sua 
própria vontade; Ele negou-Se a Si próprio. 
17. Cristo "assumiu" a natureza pecaminosa e caída do homem após a queda. Foi enviado 
"em semelhança de carne pecaminosa", não em sua dessemelhança. Ele de nada estava 
"isento". A razão por que não pecou foi por assim ter decidido. Ele era o Amor encarnado e é 
tanto nosso Substituto, quanto Exemplo. 
18. Cristo carregou nossa culpa na realidade. Ele  verdadeiramente identificou-Se conosco, e 
condenou o pecado "na carne", ou seja, em nossa carne. 



19. Negar a plena tentação de Cristo é negar Sua verdadeira encarnação. Diferentemente  do
Adão sem pecado, Ele foi tentado também interiormente, como o somos, contudo sem 
pecado. Não há pecador algum que Ele não possa socorrer. 
20. A justiça de Cristo era pela fé. Ele declarou: "Não busco fazer a Minha própria vontade". 
Ele suportou a cruz durante toda a existência, algo que o Adão sem pecado não precisou 
fazer. Cristo constantemente negava-Se a Si mesmo. 
21. As Escrituras não nos dão o direito de isentar a Cristo de qualquer tentação humana. 
Heb. 4:15 é por demais claro. 
22. O contínuo pecar está condenado "na carne" por Cristo. O pecado tornou-se 
desnecessário à luz de Seu evangelho. A justificação é pela fé porque a fé opera por amor. 
Nossa  dificuldade é a ignorância do evangelho ou a descrença. A segunda vinda é impossível
a menos que Cristo deixe de ser o nosso Substituto. 
23. A mensagem de 1888 é um avanço que Lutero, Calvino e os Wesley nunca descobriram. 
Estabelece a relação entre o evangelho e a purificação do santuário celestial. 
24. A verdadeira justificação pela fé relaciona-se agora com a obra de Cristo no 
Compartimento Santíssimo (EW 254). Essa é uma verdade singular confiada a esta igreja. 
25. A justificação pela fé impõe um padrão extremamente  elevado--o do próprio Cristo. Ele é
o Exemplo que ministra essa graça plenamente aos crentes. Ele retornará quando vir o Seu 
caráter perfeitamente refletido em Seu povo. Isso se realizará pela fé, não pelas obras. 
26. 1 João 2:1 declara que o propósito de Seu sacrifício sobre a cruz é que o Seu povo pare 
de pecar. Não é escusar a perpetuação do pecado. Isso se torna eficaz quando assimilam o 
princípio de culpa coletiva--seu relacionamento com "os pecados do mundo todo". O céu 
ajudará os crentes a vencer "tal como" Cristo venceu. 

O Ponto de Vista Popular 
27. A prevalecente preocupação egocêntrica torna difícil conceber  um arrependimento pelos 
pecados de alguém mais, a não ser os próprios. A motivação dominante é preocupação pela 
própria salvação pessoal do indivíduo. Nenhuma real simpatia com Cristo é possível na 
medida em que a esperança por recompensa ou temor do inferno permaneçam como 
motivação capital do coração. 
28. Manter um "relacionamento" com Cristo é um processo difícil e árduo. Tudo depende de 
que segure a mão de Deus. "Manter  sua velocidade" ou "gravidade" fará com que você 
venha se "espatifar no chão". Trata-se de um programa de auto execução. 
29. Diferenças doutrinárias dentro da comunhão da igreja são inevitáveis até que Cristo 
venha. A verdadeira e completa unidade é impossível. 
30. Podemos crer, exemplificar, e ensinar a verdadeira justificação pela fé por muitas 
décadas, e a obra de Deus não ser concluída. (Temos feito isso por mais de um século). 
31. O tempo para a segunda vinda de Cristo está irrevogavelmente pré-determinado pela 
soberana vontade de Deus, e Seu povo não pode nem apressá-la nem retardá-la. 
32. A segunda vinda de Cristo é desejada especialmente pelos  idosos, doentes, pobres, ou 
pessoas sofredoras. Nossa necessidade é a suprema preocupação. Que Ele venha "de modo 
que todos possamos ir para a glória". 
33. O consenso é mais importante do que a verdade. Se as suas convicções diferirem das da 
maioria, abafe-as. 
34. O ponto de vista dos dois concertos como apresentado no Seventh-day Adventist Bible 
Commentary and Bible Dictionary [Comentário e dicionário bíblico adventista do sétimo dia] 
é semelhante ao daqueles que se opuseram inicialmente à mensagem de 1888. 
35. A mensagem de 1888 teve sua origem nos "credos das igrejas protestantes da  época" 
(Pease, By Faith Alone [Pela fé somente], pp. 138, 139). Não temos um evangelho distinto. 
36. Como um povo, e particularmente como ministros,  entendemos corretamente a 
justificação pela fé. O que precisamos é de mais obras. "Vamos esquecer 1888 e trabalhar 
com mais vigor". 

O Ponto de Vista de 1888 
27. O arrependimento e o batismo de Cristo introduzem  uma preocupação maior: vemo-nos 
potencialmente culpados pelos "pecados de todo o mundo", não fosse por Sua graça. A fé 



torna possível uma empatia com Cristo em Sua obra final, tal como a da noiva pelo seu 
marido. O arrependimento coletivo como o Seu torna isso possível. 
28. Tudo depende de sua crença em que Deus está segurando a sua mão. O que faz a vida 
cristã parecer tão difícil é uma eclipse do evangelho da justiça de Cristo. "O amor de Cristo 
nos constrange". 
29. A perfeita unidade é a norma para uma igreja que tenha fé  genuína. Nenhuma 
necessidade de idéias proféticas conflitantes e confusas, por exemplo. 
30. Crer e ensinar justificação pela fé claramente em relação à purificação do santuário é 
catalizar a igreja e o mundo numa única geração e finalizar a tarefa de evangelização. (Isso 
ainda não foi verdadeiramente feito). 
31. Cristo está ansioso por retornar assim como um noivo anseia pelo casamento. Ele virá 
quando a Sua Noiva fizer-se pronta. A demora é sua responsabilidade. 
32. Simpatia por Cristo, um desejo de que Ele receba a Sua recompensa e vindicação, e um 
anseio em ver a agonia do mundo tendo fim, essas são as verdadeiras razões para desejar 
apressar o Seu retorno. Essa nova motivação é produzida pela verdadeira fé. 
33. A verdadeira fé transmite uma coragem que não teme qualquer maioria ou poder que 
possam ser exibidos. Conduz a suportar a cruz. 
34. O velho concerto foi a promessa de Israel destituída de fé em obedecer; e "gera a 
escravidão" mediante "o conhecimento de  [nossas]  promessas quebradas". O novo concerto
é fé na promessa de Deus para nós. 
35. A mensagem é distintamente diferente daquela das igrejas populares. A  "terceira 
mensagem angélica em verdade" é bíblica, "Cristo, e Este crucificado". 
36. Especialmente neste aspecto somos "miseráveis, e pobres, e cegos, e nus". Nenhum 
programa de obras pode dar conclusão à obra de Deus. "Esta é a obra de Deus, que creiamos
Naquele que enviou". Precisamos da mensagem de 1888 que Ele nos enviou!

APÊNDICE C
UMA FONTE DO MITO DE ACEITAÇÃO

 

A opinião vastamente popular de que a mensagem de 1888 foi aceita um século atrás deriva 
de pessoas zelosas, sinceras e de boa intenção. A lealdade delas para com a Igreja e sua 
liderança passada é elogiável, e oferece evidência de um entusiástico espírito de equipe.

Não obstante, essa posição está em conflito direto com a história, com numerosas declarações 
de Ellen White, e, o que é mais sério ainda, com o testemunho da Testemunha Verdadeira que 
deu o Seu sangue por esta Igreja. O mito da aceitação insiste, após mesmo um século de 
atraso, que somos "ricos e de nada temos falta" na questão de aceitação e compreensão da 
justificação pela fé. Nosso Senhor declara que somos "pobres". O conflito em vista é sério, pois 
a condição espiritual da igreja mundial é afetada, bem como Sua honra.

Em vista do fato de que o testemunho de Ellen White é tão claro de que o começo da chuva 
serôdia e do alto clamor foi "em grande medida" rejeitado, como é possível que a vasta maioria
de nossos ministros, educadores, e membros por todo o mundo creia que foi aceita pela 
liderança daquela geração?

Parte do problema é uma persistente confusão de pensamento que parece quase proposital. 
Como povo nós de fato aceitamos a "doutrina" protestante popular de justificação pela fé, tal 
como os protestantes professam nela crer. Portanto, nossos apologistas insistem em que essa 
"doutrina" não foi rejeitada em 1888 ou depois disso. Mas essa não é a verdade plena de nossa



história. Nossos irmãos "em grande medida" rejeitaram de fato a mensagem que era o começo
da chuva serôdia e do alto clamor. Esse fato óbvio explica a longa demora, e nada mais pode 
explicá-la. 

Qual é a fonte dessa confusão e entendimento errôneo persistente e difundido? Sem dúvida é o
julgamento humano de bons homens cuja mentalidade básica é compreensivelmente 
laodiceana. Todos partilhamos dessa mesma mentalidade, por natureza. É penoso para 
qualquer de nós crer que a Testemunha Verdadeira diz, que a verdade de nossa história nos 
revela como "miseráveis e pobres", nossa história de 1888 em particular sendo uma repetição 
da história dos judeus junto ao Calvário. Essa história aponta à nossa grande necessidade: 
arrependimento denominacional. 

Essa convicção não bem acolhida deve a qualquer custo ser reprimida com garantias de que somos 
"ricos e de nada" temos falta. Daí o mito da aceitação. Uma fonte primária desse mito desfruta tão 
singular credibilidade que tem parecido impossível que alguém a questione. 

Em seu The Lonely Years 1876-1891 [Os anos solitários: 1876-1891], Arthur L. White nos 
informa que "o conceito de que a Associação Geral, e assim a denominação, rejeitou a 
mensagem da justificação pela fé em 1888 carece de fundamento e não foi projetada senão 
quarenta anos após a assembléia de Mineápolis e treze anos após a morte de Ellen White" (p. 
396). O autor é neto de Ellen White. 

Já fizemos notar como a rejeição da mensagem de 1888 foi claramente reconhecida por Ellen 
White e seus contemporâneos de 1893 até 1901 (ver capítulo quatro deste livro). 

"Quarenta anos após a assembléia de Mineápolis" nos levaria para ao redor de 1928. Foi nessa 
época que Taylor G. Bunch do Pacific Union College [Colégio União do Pacífico] comparou 
publicamente nossa história de 1888 com a de Israel em Cades-Barnéia ao rejeitar o relatório 
de Calebe e Josué. 

W. C. White, filho de Ellen White, rebateu Bunch assegurando que tal rejeição em 1888 não 
teve lugar. Ele esteve presente àquela assembléia, declarou, e sabia disso. É apenas natural 
que transmitisse o mesmo ponto de vista da aceitação a seu filho, Arthur L. White, que tem 
servido por tantos anos como secretário dos Depositários de Ellen G. White, e sob cuja 
supervisão e endosso cerca de 1.500 páginas de livros a respeito de 1888 foram publicados 
desde 1950.

Tanto o filho quanto o neto de Ellen White têm com justiça desfrutado de grande estima na 
Igreja Adventista do Sétimo Dia. Eles têm sido plenamente sinceros em seus esforços para 
educar várias gerações de nosso povo a crer que a mensagem de 1888 não foi rejeitada. 
Atribuímos a ambos o maior respeito que o lugar singular deles em nossa história comporta. Ao
mesmo tempo, devemos reconhecer que Ellen White exerceu um ministério ainda mais 
singular, a de uma mensageira inspirada do Senhor cujo ministério é uma expressão do 
testemunho de Jesus, o Espírito de Profecia. Seu dom profético capacitou-a com discernimento 
que penetrava sob a superfície.

Mesmo que mil testemunhas visuais com julgamento não inspirado contradissessem a palavra 
de uma profetisa inspirada, devemos confiar nessa palavra inspirada, pois um "assim diz o 
Senhor" está nele implícito. O testemunho de Ellen White é tão claro e objetivo que o homem 
comum pode prontamente entendê-lo. O futuro desta Igreja depende dessa questão da direção
profética ser devidamente estabelecida.

Uma indicação de como a opinião de aceitação obteve crédito oficial se acha numa declaração 
feita por W. C. White num sermão em Lincoln, Nebraska, em 25 de novembro de 1905. Ele está 
descrevendo um incidente em Avondale, Austrália, uma década antes quando W. W. Prescott 
estava em visita. A correspondência havia chegado da América, e ele e Prescott estavam lendo
para Ellen White cartas de um dirigente da Associação Geral na distante Battle Creek. As cartas



falavam de suposto grande progresso na causa na América e das maravilhosas vitórias 
espirituais com respeito às questões relativas a 1888. W. C. White recorda assim o incidente:

"Por anos tenho sentido que era meu privilégio fazer tudo quanto pudesse para atrair a 
atenção de Mamãe aos aspectos mais positivos de nossa Obra. . . . Eu raciocinava que como o 
Senhor escolheu Mamãe para ser Sua mensageira para a correção dos erros na Igreja, e sendo 
que essas revelações sobrecarregam o seu coração quase à morte, portanto não pode ser 
errado que eu reúna todas as palavras de ânimo, e todas as boas notícias que lhe confortem o 
coração, e todo incidente que revele o poder de Cristo operando na Igreja, e isso tornará 
manifesto a melhor parte da operação de homens que estão suportando pesadas cargas na 
Obra do Senhor; portanto me empenharei para chamar a sua atenção ao lado luminoso das 
coisas. . . . 

"Bem, um dia enquanto estávamos vivendo em Cooranbong, Nova Gales do Sul [Austrália], 
recebemos cartas do presidente da Associação Geral, cheias de relatórios animadores, 
relatando-nos as boas reuniões campais, e como alguns desses executivos que haviam sido 
reprovados pelos Testimonies [Testemunhos]1 estavam se dirigindo aos vários estados e 
falando nas campais, e que vinham obtendo uma nova experiência espiritual, e representavam
uma real ajuda nas reuniões...

"Nós [ele e Prescott] nos alegramos muito com a leitura dessas cartas. Realmente nos 
contentou muito ler tais fatos e nos unimos em louvar ao Senhor pelo bom relatório. Imagine 
minha surpresa quando à tarde do dia seguinte Mamãe me disse que havia escrito àqueles 
homens dos quais tínhamos recebido os relatórios positivos, e então leu-me a crítica mais 
contundente, a reprovação mais profunda por introduzirem planos e princípios errados à Obra 
que já havia sido escrito àquele grupo de homens2. Essa foi uma grande lição para mim." 
(Spalding-Magan Collection, p. 470). 

Ellen White registra o sofrimento de seu coração, o que lança luz sobre esse incidente. Não é 
de modo algum um desrespeito à memória deles fazer notar que nem W. C. White ou W. W. 
Prescott desfrutavam do mais amplo discernimento que é divinamente concedido pelo dom de 
profecia. O dom não é hereditário. Seria somente natural para eles, como seria para nós, crer 
de pronto nas cartas do presidente da Associação Geral contendo tão boas notícias. O espírito 
que dominava a Igreja era sempre positivo, com regozijo no progresso e nas vitórias. 

Mas a atitude de coração de todos os seres humanos está naturalmente em conflito com "o 
testemunho de Jesus", a menos que especificamente seja iluminado pelo Espírito Santo. 
Escrevendo ao presidente da Associação Geral, Ellen White descreve como sentiu quando o seu
filho e Prescott tentaram assegurar-lhe que os luminosos relatórios de Battle Creek eram 
verdadeiros: 

"Caro irmão Olsen: 

"Em outubro passado escrevi-te uma longa carta. . . O peso sobre mim tem sido muito grande, 
com respeito a ti mesmo e à obra em Battle Creek. Senti que tinhas amarrados os pés e as 
mãos, e te estavas submetendo passivamente. Fiquei tão perturbada que em conversa com o 
irmão Prescott, expus-lhe os meus sentimentos. Tanto ele quanto W.C.W. tentaram dissipar os 
meus temores; apresentaram tudo na luz mais favorável possível. Mas em lugar de encorajar-
me, as palavras deles me alarmaram. Se esses homens não podem ver o resultado das 
iniciativas, julgo, quão sem esperança é a tarefa de fazê-los vê-lo em Battle Creek. O 
pensamento golpeou meu coração como uma faca. Eu declarei que não enviaria a 
comunicação escrita ao Pr. Olsen. 

". . . Por cerca de duas semanas permaneci em total debilidade. Era como uma cana quebrada.
Não podia deixar o meu quarto, nem podia conversar com o irmão e irmã Prescott. Não 
esperava recuperar-me. . . . Mas . . . minha força gradualmente voltou-me." (Carta, 25 de maio 
de 1896).



Devido a que o assunto da chuva serôdia e do alto clamor é tão importante, é imperativo que a
Igreja e sua liderança agora depositem confiança plena no testemunho inspirado do Espírito de 
Profecia. Quando o julgamento humano se conflita com o testemunho inspirado, não importa 
quão prestigiados sejam os agentes humanos, o Espírito de Profecia deve ter clara 
precedência. 

Pela maior parte do século, nós como um povo temo-nos inclinado a fomentar esse 
prevalecente falso otimismo. A consequência trágica é uma difundida desconfiança do 
conselho da Testemunha Verdadeira. Não resultariam grandes bênçãos espirituais de um pleno 
reconhecimento da verdade? Devidamente entendida, nossa história denominacional é um 
contínuo comentário sobre as palavras de Cristo em Apocalipse 3:14-21, e um chamado a 
arrependimento apropriado.

Aquele que controla o passado controla o futuro. Mornidão e fraqueza espiritual são a 
consequência de interpretar equivocadamente a história. 

----------------------- 

1 Harmon Lindsay e A. R. Henry "opuseram-se à obra de Deus desde a assembléia de 
Mineápolis", Carta de EGW, 27 de agosto de 1896. 

2 Exemplos de tais comunicações podem ser encontradas em Testimonies to Ministers 
[Testemunhos para Ministros], pp. 63-77, 89-98.

Apêndice D
QUAL É O FUTURO DA IGREJA 

ADVENTISTA DO SÉTIMO DIA? 
"O Senhor Jesus Cristo sempre terá um povo escolhido para servi-Lo. Quando o povo judeu 
rejeitou a Cristo, o Príncipe da Vida, Ele retirou deles o reino de Deus e transferiu-o aos 
gentios. Deus continuará a trabalhar desse modo com todo ramo de Sua obra. Quando uma 
igreja se demonstra infiel à obra do Senhor, seja qual for sua posição, embora elevado e 
sagrado seu chamado, o Senhor não pode mais agir com ela. Outros então são escolhidos para
levar importantes responsabilidades. Mas, se estes por sua vez não purificam suas vidas de 
toda ação errada, se não estabelecem princípios santos e puros em todos os seus limites, 
então o Senhor os afligirá e humilhará dolorosamente e, a não ser que se arrependam, os 
removerá de seu lugar e os fará um opróbrio." E.G.White, Olhando para o Alto, Meditações 
Matinais 1983, p. 125. 
É verdade que a Igreja Adventista do Sétimo Dia tem  retardado  a proclamação ao mundo do 
evangelho eterno em sua pureza1. Todos compartilhamos da responsabilidade por esse 
fracasso. Há envolvimento coletivo. Ellen White freqüentemente comparava nossas falhas com 
as do antigo Israel quando cada geração compartilhava da culpa de seus pais em vista de que 
não somente compartilhavam da mesma natureza humana caída, mas exerciam a mesma 
descrença2. Há muitas evidências trágicas de nossos deslizes, desobediência ao Espírito de 
Profecia, e mesmo apostasia. Nossa história do século passado desde 1888 é clara. 
Significa isso que o Senhor rejeitou esta igreja ou sua liderança? Ou se Ele já não o fez, fa-lo-á 
no futuro? Estaria  a denominada Igreja Adventista do Sétimo Dia assinalada para o fracasso? 
Quando os que decidem seguir a Cristo protestam contra o que crêem ser apostasia ou ações 
erradas na Igreja e se vêem sob oposição, devem concluir que a situação é sem esperança? 
Devem retirar o seu apoio e a condição de membro da Igreja? 
É-nos dito no livro Atos dos Apóstolos, p. 11, que "almas fiéis" têm sempre constituído a 
verdadeira igreja. Um novo grupo ou confederação independente constituída de "almas fiéis" 



poderia completar a comissão evangélica deixando a Igreja Adventista do Sétimo dia 
organizada para trás a desfazer-se em apostasia terminal? 
Se compararmos a Igreja com um navio, estaria destinada a afundar como o Titanic? Ou 
poderia ser tomada de assalto por uma tripulação amotinada? Deveriam "almas fiés" 
abandonar o navio e pular para a água fria por sua iniciativa? Não haverá algum "navio" nos 
últimos dias, com cada antigo passageiro nadando individualmente ou agarrando-se a pedaços 
da naufragada embarcação? Ou cada passageiro se tornará um membro da tripulação e, sob a 
liderança de Cristo como Capitão, navegarão um navio de velas bem ajustadas ao porto? 
Ellen White comparou a Igreja Adventista do Sétimo Dia a uma "nobre embarcação que 
transporta o povo de Deus", e declarou que velejaria "com segurança ao porto"3. Qual é a 
verdadeira Igreja? É a Igreja organizada ainda o cumprimento da profecia de Apocalipse 12 do 
"restante da sua semente [da mulher], que guarda os mandamentos de Deus, e o testemunho 
de Jesus Cristo" (vs. 17)? Ou seria o verdadeiro "remanescente" meramente um grupo difuso, 
não coeso, desorganizado, de "almas fiéis"? Estas perguntas atingem a própria razão para 
nossa existência como um povo por 150 anos. 
Nenhuma pessoa inteligente ousaria dizer que uma ligação nominal com a Igreja organizada 
pode garantir a salvação pessoal de alguém. Logicamente não. Esta não é a questão. A 
questão importante é se o pertencer à Igreja como membro e apoiá-la são deveres válidos que 
o Senhor requer das "almas fiéis". Qual é a "mente de Cristo" com respeito à Igreja Adventista 
do Sétimo Dia? Se pudermos determinar a resposta a essa pergunta, podemos saber qual deve
ser nossa "mentalidade" sobre ela. 
Há diretrizes nas Escrituras que são de auxílio, bem como numerosas declarações de Ellen 
White: 
(1) A intenção de Deus sempre tem sido de que Seu povo sobre a Terra seja uma "família" 
visível, denominada, organizada. A razão disso é para que sejam Suas testemunhas, agentes 
ganhadores de almas no mundo. A "semente" de Abraão foi o antigo equivalente da Igreja. O 
Senhor lhe disse: "Em ti serão benditas todas as famílias da Terra. . . . Darei à tua descendência
esta terra". "Estabelecerei a Minha aliança entre Mim e ti e a tua descendência no decurso das 
suas gerações . . . e da tua descendência". "A Minha aliança . . . estabelecê-la-ei com Isaque" 
(Gên. 12:3, 7; 17:7,21). 
(2) Deus nunca mudou essa aliança e não pode mudá-la. No decorrer de todos os séculos das 
apostasias do antigo Israel e Judá, o Senhor permaneceu fiel a Sua promessa. Nos dias de Elias 
e do apóstata rei Acabe e sua ímpia esposa Jezabel, Israel era ainda Israel. No ponto mais baixo
da história de Judá, ao tempo de Jeremias, quando o Senhor os entregou ao cativeiro sob 
Babilônia, eram ainda o povo denominado do Senhor. Nunca se tornou Babilônia, conquanto 
estivesse sob o cativeiro em Babilônia. Somente aqueles que recusaram retornar ao final do 
Cativeiro perderam o seu lugar na história. A aliança ainda se estendia àqueles que retiveram 
sua identidade denominada, e mediante eles o Messias finalmente veio. 
(3) Isso não equivale a dizer que a descendência carnal de Abraão fez com que qualquer 
indivíduo fosse um herdeiro da aliança. A promessa sempre foi a de que "em Isaque será 
chamada a tua descendência". "Os da fé é que são filhos de Abraão" (Rom. 9:7; Gál. 3:7). O 
verdadeiro Israel sempre foi constituído por aqueles que tinham a fé de Abraão. Mas sempre 
deveriam ser um povo denominado, identificável, segundo o plano de Deus, de modo que 
pudesse funcionar eficientemente para evangelizar o mundo. Até a serva da esposa de Naamã 
preservou esse relacionamento fiel em sua escravidão e ganhou almas4. 
(4) A Igreja Cristã primitiva dos apóstolos não foi um apêndice ou desdobramento de Israel. Era
o verdadeiro Israel. Isso se dava porque os seus membros conservavam a fé de Abraão5. 
Desde o próprio início, quando Jesus chamou os primeiros discípulos, Sua Igreja era uma 
corporação organizada, denominada6. Ao longo dos anos de Seu ministério terrestre era 
organizada bem junto com Ele como sua Cabeça. 
O Novo Testamento indica que nos tempos apostólicos a Igreja também era altamente 
organizada e denominada, com apóstolos, anciãos, mestres, evangelistas, diáconos, diaconisas
e outros com vários dons, todos operando num inter-relacionamento disciplinado sob a direção 
do Espírito Santo7. Quando Saulo de Tarso foi convertido, o Senhor o trouxe à imediata 



comunhão com Sua Igreja organizada8. "Almas fiéis" verdadeiramente constituíam a Igreja 
primitiva, mas aquela Igreja de modo algum era desorganizada. Há numerosos exemplos de 
sua rígida disciplina. Quando utilizada para deixar implícito que a Igreja organizada não pode 
ser a verdadeira, a declaração de AA, p. 11, sobre "almas fiéis", tem sido distorcida de seu 
contexto. 
(5) Os registros do cuidado de Deus sobre "a mulher [que] fugiu para o deserto . . . mil 
duzentos e sessenta dias" indicam que novamente  essa perseguida Igreja durante a Idade 
Média seguiu os padrões neotestamentários de organização e disciplina9. Os verdadeiros 
crentes sempre operaram como um corpo, conquanto os detalhes precisos dos métodos de 
organização variassem. 
(6) Nos dias pioneiros dos adventistas do sétimo dia, batalhas foram travadas sobre 
organização, com anarquistas fanáticos se rebelando contra a disciplina apropriada dentro da 
corporação10. O Espírito Santo impôs o Seu inegável selo de aprovação sobre a necessidade 
de ordem. Nossos pioneiros viram a Igreja Adventista do Sétimo Dia denominada em seu 
estado organizado como cumprimento de Apocalipse 12:17 e 14:12. Eles a viram como 
divinamente designada para operar eficientemente a fim de proclamar a mensagem ao mundo 
e preparar um povo para a vinda do Senhor11. 
Qualquer movimento que o Espírito Santo dirija deve ser organizado e disciplinado, porque 
"Deus não é Deus de confusão"12. O estabelecimento de mais de um século da Igreja 
Adventista do Sétimo Dia entre tantas culturas diferentes é claramente obra do Espírito Santo. 
Não existe nenhum outro movimento de amplitude mundial ou corporação de crentes que 
possa mesmo remotamente ser identificado como cumprimento de Apocalipse 14:6-12. Ellen 
White nunca duvidou de nossa identificação histórica13. 
Aqui está uma corporação já em existência soberbamente moldada pelo Senhor para cumprir a
tarefa de proclamação do "evangelho eterno". Nenhum movimento independente ou desviado 
pode possivelmente crescer dentro do tempo de vida  de alguém para tornar-se um 
instrumento tão potencialmente eficiente de ganhar almas. Os verdadeiros adventistas do 
sétimo dia estão mais preocupados com a honra e vindicação de Cristo do que com sua própria
recompensa pessoal. Pensam primariamente em termos de realização de Sua comissão 
evangélica para o mundo, antes que em sua própria segurança. Para eles, o amor próprio deu 
lugar a uma experiência de ser crucificados com Cristo. Estão "debaixo da graça", que é uma 
nova motivação imposta por uma apreciação de Seu sacrifício, em lugar de estar "debaixo da 
lei", sua motivação anterior de preocupação espiritual centralizada no eu. 
Suportam o mesmo teste que Moisés suportou. Quando Deus Se dispôs a abandonar o Seu 
povo organizado de Israel e fazer prosperar a Moisés como o líder de seus sucessores 
desvinculados, Moisés preferiu ter o seu nome riscado do livro da vida a ver a honra de Deus 
assim comprometida14. O "peneiramento" nos últimos dias separará do povo de Deus todos 
cuja motivação mais profunda seja mera preocupação com a própria segurança. 
(7) Uma motivação "debaixo da lei" de preocupação consigo deriva da falha em apreciar a 
justificação pela fé. Isso tem envenenado a aplicação de nossos princípios de organização 
eclesiástica. Tiago e Ellen White instavam pelo reconhecimento de Cristo como o verdadeiro 
Líder da Igreja: 
"Em ocasião alguma durante o Seu ministério público Cristo dá a entender que qualquer de 
Seus discípulos devesse ser designado como líder dos demais. . . . E não há sugestão de que os
apóstolos de Cristo designassem um deles sobre outro como líder. . . Cristo, portanto, é o líder 
de Seu povo em todas as épocas. . . Cristo conduzirá o Seu povo, se desejar ser conduzido." 
(Tiago White, RH de 1o de dezembro de 1874). 
"Não era o desígnio de Deus que qualquer sistema de organização existisse na Igreja Cristã 
que removesse a liderança de Cristo. 
"O ministro que se lança em qualquer Comissão de Associação em busca da direção, retira-se 
das mãos de Cristo. Que Deus conserve a nossa organização e o modo de disciplina 
eclesiástica em sua forma original." (ibid. 4 de janeiro de 1881). 
Todavia, reconhecer a Cristo como Cabeça da Igreja que dirige a sua organização requer 
submissão do coração a Ele; isso se torna impossível quando o evangelho da justificação pela 



fé não é claramente compreendido. A motivação de "debaixo da lei" suplanta a motivação de 
"debaixo da graça", e líderes e povo sofrem. "Poder dominante" é exercido, e ministros e povo 
aprendem a olhar aos homens falíveis em busca de liderança, seguindo seus ditames e 
louvando-os. Um sutil culto a Baal promove o amor do eu enquanto professando devoção a 
Cristo. (A prática comum de funcionários de associação designar o seu presidente como "o 
chefe" é exemplo de uma direta violação do conselho de Cristo em Mateus 20:25-28). A 
motivação de "debaixo da lei" pode permear tão profundamente a Igreja que pessoas sinceras 
julgam quase impossível conceber qualquer outro tipo de liderança eficaz15. 
(8) Uma importante verdade que nos auxiliará a entender a mente de Cristo para com a Igreja 
Adventista do Sétimo Dia é nossa história relativa a 1888. A despeito de décadas de mornidão 
no seu interior, o Senhor enviou o "começo" da chuva serôdia por intermédio de delegados a 
uma assembléia da Associação Geral. Ele honrou este povo com a "revelação da justiça de 
Cristo" nessa "mensagem muitíssimo preciosa" destinada a iluminar a terra com glória. 
(9) A reorganização de 1901 tinha a intenção de trazer reavivamento e reforma e um retorno à 
liderança de Cristo operando mediante aqueles que criam em Sua palavra: "Todos sois irmãos".
Mas o reavivamento espiritual não teve lugar. Foi somente um sonho, um "o que poderia ter 
sido". O padrão de 1888 de descrença não foi revertido16. 
A assembléia da Associação Geral de 1903 foi vista por alguns como um passo para trás. A 
atitude de Jones e Waggoner para com a  constituição revisada foi considerada no capítulo 10 
deste livro. Alguns poucos uniram-se-lhes em suas convicções: 
"Qualquer homem que já leu essas histórias [Neander, Mosheim] não poderá chegar a 
nenhuma outra conclusão senão a de que os princípios que estão para ser introduzidos 
mediante esta proposta constituição [1903] . . . são os mesmos princípios, e introduzidos 
precisamente da mesma maneira, como se deu centenas de anos atrás quando o Papado foi 
criado. . . . No momento em que a votais estareis recuando para onde estivestes dois anos 
atrás e antes disso." (P. T. Morgan, GCB 1903, p. 150). 
"Irmãos, a coisa a fazer é voltar aonde estivemos dois anos atrás na questão de reorganização,
e assumi-la, e levá-la adiante, e dar-lhe uma chance porque aqueles que têm ocupado 
posições de responsabilidade têm admitido que não a adotaram à risca por não crerem que 
fosse possível. Eu creio que é possível." (E. A. Sutherland, ibid. pp. 168, 169). 
(10) Se acreditasse que a revisão de 1903 fosse um erro, Ellen White não se teria a ela oposto 
publicamente, embora algumas de suas declarações posteriores possam ser aplicadas como 
sendo uma desaprovação. Contudo, o fato importante a ser observado é que ela não retirou o 
seu apoio da igreja organizada seguindo-se a 1903, tendo, antes, a ela permanecido fiel e leal 
até sua morte em 1915. Isso se deu a despeito do fato de que estava profundamente 
desapontada com os resultados espirituais da assembléia de 190117. O Senhor prosseguiu ao 
longo de todos aqueles anos a honrar esta Igreja com o ministério de Sua mensageira. 
A solução ao nosso problema não consiste em destruir ou alterar o sistema mecânico de nossa 
organização constitucional, mas em achar arrependimento e reconciliação com Cristo dentro 
dela. Tudo é fútil a menos que o machado seja lançado à raiz da árvore. Fraquezas ou erros em 
organização serão retificados quase que da noite para o dia quando o Espírito Santo tiver êxito 
em conduzir-nos ao arrependimento. 
(11) Literalmente, milhões de pessoas podem testificar de que a única agência que os conduziu
a um conhecimento do evangelho eterno de Apocalipse 14 é a Igreja Adventista do Sétimo Dia,
a despeito de suas falhas. A melhor esperança de uma proclamação final de êxito da última 
mensagem ao mundo é uma arrependida Igreja Adventista do Sétimo Dia que não somente 
proclama a mensagem com clareza de cristal, mas demonstra além de questionamento que ela
funciona. Essa era a convicção de Ellen White; em meio à era de descrença de 1888 ela tinha 
esperança pela reforma: 
"Deus está à frente da Obra e Ele porá tudo em ordem. Se questões requererem ajuste na 
direção do trabalho, Deus cuidará disso e operará para consertar todo erro. . . Deus conduzirá 
a nobre embarcação ao porto seguro." (2SM 390; 1892). 
"Conquanto haja males existindo na Igreja e haverá até o fim do mundo, a Igreja nestes dias 
finais deve ser a luz do mundo que está poluído e desmoralizado pelo pecado. A Igreja, débil e 



defeituosa, carecendo de  reprovação, advertência e aconselhamento, é o único objeto sobre a
Terra a que Cristo dedica Seu supremo interesse. . . Que sejamos todos cuidadosos para não 
levantar um clamor contra o único povo que está preenchendo a descrição dada do povo 
remanescente que guarda os mandamentos de Deus e tem a fé de Jesus, que está exaltando o
padrão de justiça nestes últimos dias. Deus tem um povo distinto, uma Igreja sobre a Terra, 
que não vem em segundo lugar para nenhuma outra, antes é superior a todas em sua 
facilidade para ensinar a verdade, vindicar as leis de Deus. . . Que todos nos unamos com 
esses agentes escolhidos." (TM 49, 57, 58; 1893). 
"Quando alguém está se apartando do corpo organizado do povo de Deus observador dos 
mandamentos, quando começa a pesar a Igreja em suas balanças humanas e começa a 
pronunciar julgamento contra  ela, podeis saber então que Deus não o está conduzindo." (3 SM
18; 1893). 
"A vitória acompanhará a mensagem do terceiro anjo. Tal como o Capitão do exército do 
Senhor derribou os muros de Jericó, assim o povo observador dos mandamentos de Deus 
alcançará triunfo e todos os elementos opositores serão derrotados." (TM 410; 1898). 
"Nunca fiquei mais atônita em minha vida do que com a maneira a que chegaram as coisas 
nesta assembléia [de 1901]. Este não é nosso trabalho. Deus tem trazido à tona. . . Desejo que
todos vos lembreis disto, e desejo que também vos lembreis que Deus declarou que curará as 
feridas de Seu povo." (GCB 1901, pp. 463, 464). 
Tenham essas "feridas" sido curadas em 1901 ou depois disso, podemos animar-nos com a 
garantia de que "Ele as curará". Após 1901 e 1903 Ellen White emitiu algumas das mais 
contundentes declarações de sua vida identificando esta Igreja organizada como a verdadeira, 
e assegurando o seu triunfo final no ministério quando o arrependimento permear a 
corporação: 
"Não podemos nos desviar do fundamento que Deus estabeleceu. Não podemos agora [1905, 
não fala sobre o futuro. Ênfase do Editor.] entrar em qualquer nova organização; pois isso 
significaria apostasia da verdade." (Ms. 129, 1905). 
"Sou instruída a dizer aos adventistas do sétimo dia ao redor do mundo que Deus nos chamou 
como um povo para ser um tesouro peculiar para Si. Ele designou que a Sua Igreja sobre a 
terra permaneça perfeitamente unida no Espírito e conselho do Senhor dos exércitos até o 
tempo do fim." (2 SM 397; 1908). 
"O temor de Deus, o senso de Sua bondade, circularão mediante toda instituição [adventista 
do sétimo dia]. Uma atmosfera de paz há de prevalecer em todo departamento. Cada palavra 
dita, toda obra realizada, terá uma influência que corresponde à influência do céu. . . . Então a 
obra seguirá adiante com solidez e dupla força. Uma nova eficiência será concedida aos 
obreiros em toda linha. . . . A Terra será iluminada com a glória de Deus, e tocar-nos-á 
testemunhar a breve vinda, em poder e glória, de nosso Senhor e Salvador." (MM 184, 185; 
1902). 
"Sou encorajada e abençoada ao reconhecer que o Deus de Israel está ainda guiando o Seu 
povo e que Ele continuará a estar com ele, até o fim." (comentários à assembléia da 
Associação Geral de 1913; LS 437, 438). 
Ela claramente definiu o "povo de Deus" como "esta denominação". W. C. White escreveu o 
seguinte poucas semanas antes de sua morte: 
"Relatei à [Sra. Lida Scott] como Mamãe considerava a experiência da Igreja remanescente, e 
seu positivo ensino de que Deus não permitiria que esta denominação apostatasse tão 
inteiramente que viesse a existir outra Igreja." (Carta, 23 de maio de 1915). 
Um hospital é um local onde pessoas doentes podem receber tratamento médico a fim de 
serem restauradas à saúde. A vida do paciente é de suprema importância. A Igreja que deve 
tornar-se a Noiva de Cristo está doente; ela carece de cura. Lealdade a Cristo requererá 
lealdade a Sua futura Noiva, uma cooperação integral para assegurar-lhe a cura. 
Nós que temos servido como missionários na África, temos visto como a lealdade a Cristo (ou 
sua falta) opera nos corações humanos. Funcionários "cristãos de arroz" insconscientemente 
demonstram seu verdadeiro espírito ao falarem da Igreja como "vós" ou "eles". Não poderiam 
revelar menos interesse por sua honra ou prosperidade. Mas os verdadeiros crentes em Cristo 



manifestam uma unidade corporativa com a Igreja, falando dela instintivamente como "nós". 
Estão mais preocupados por sua honra como representando a Cristo do que por sua própria 
recompensa pessoal. 
(12) Qual é o significado de as promessas de Deus serem condicionais? Deveríamos tomar uma
atitude de esperar para ver e reter nossa lealdade e apoio até que tenhamos evidência de que 
a Igreja tem cumprido as condições? A declaração seguinte destaca as condições: 
"Estamos longe de onde deveríamos estar tivesse nossa experiência cristã se harmonizado 
com a luz e oportunidades a nós dadas. . . . Tivéssemos caminhado na luz que nos foi 
concedida,  . . . nossa vereda teria brilhado mais e mais. . . . 
"Nas balanças do santuário, a Igreja Adventista do Sétimo Dia deve ser pesada. Ela será 
julgada pelos privilégios e vantagens de que dispunha. . . Se as bênçãos conferidas não a 
qualificarem a realizar o trabalho que lhe foi confiado, sobre ela será pronunciada a sentença, 
'Achada em falta'." (8T 247). 
Todas as promessas de Deus feitas ao antigo Israel não foram menos condicionais. Geração 
após geração foi "achada em falta" e morreram como fracassos. A história de Cades-Barnéia foi
repetida muitas vezes, quando uma geração inteira, exceto dois indivíduos, tiveram que 
perecer no deserto. Não obstante, o Deus observador do concerto permaneceu fiel a Israel 
quando este Lhe foi desleal. Ele sempre tentou novamente com uma nova geração. Nunca 
ordenou que outro povo tomasse o lugar da "semente de Abraão". 
O fato de o antigo Israel ter falhado repetidas vezes como tem falhado a Igreja em tempos 
modernos não significa necessariamente que o padrão de deslize e apostasia continuará para 
sempre. As falhas coletivas do povo de Deus têm sempre envolvido o santuário celestial em 
contaminação; Satanás tem tido ocasião de atribuir a Deus a responsabilidade pelo fracasso de
Seu povo. 
O fundamento da Igreja Adventista do Sétimo Dia é uma crença nas boas novas de Daniel 8:14,
"E o santuário será purificado". Então essa constante nuvem de fracasso que tem pairado 
sobre o Israel de Deus será levantada; e o nome de Deus será reivindicado na medida em que 
o Seu povo demonstre que o Seu plano de salvação é um sucesso; o sacrifício de Cristo será, 
então,  reivindicado. Uma atitude cínica que declare: "Suponha que a Igreja falhe e que as 
condições não sejam preenchidas" é o mesmo que dizer: "Suponha que o santuário não será 
purificado". A honra de Deus requer que ele seja purificado! 
Esta é a derradeira questão no grande conflito. Temos o privilégio de postar-nos em absoluta 
lealdade a Cristo e a Sua futura Esposa. 
O testemunho citado acima é intitulado "Seremos Achados em Falta?" Ellen White respondeu a 
sua própria indagação ao concluir o capítulo: 
"Quando a purificação tiver lugar em nossas fileiras, não mais descansaremos e teremos 
paz. . . . A menos que a Igreja, que está  agora sendo levedada com sua própria apostasia, se 
arrependa e se converta, comerá do fruto de sua própria feitura, até que se aborreça a si 
mesma. Quando ela resiste ao mal e escolhe o bem, quando ela busca a Deus com toda a 
humildade, e alcança o seu alto clamor em Cristo, permanecendo sobre a plataforma da 
verdade eterna, . . . será curada. Ela aparecerá em sua simplicidade e pureza dadas por Deus, 
separada de embaraços terrenos, revelando que a verdade a tornou verdadeiramente livre. 
Então os seus membros serão verdadeiramente escolhidos de Deus, Seus representantes. 
"É chegado o tempo para que uma reforma integral tenha lugar. Quando essa reforma 
começar, o espírito de oração operará em todo crente, e banirá da Igreja o espírito de discórdia
e luta. . . . Não haverá confusão, porque todos estarão em harmonia com a mente do Espírito. .
. Todos orarão compreensivelmente a oração que Cristo ensinou a Seus servos: `Venha  o Teu 
reino, faça-se a Tua vontade, assim na terra como no céu'." (ibid., pp. 250, 251). 
Nosso dever agora é remover todo embaraço dentro da Igreja que tem impedido que "plena 
reforma tenha lugar", e aprender a orar a oração do Senhor. 
__________ 
1Ev 694-697 
2Ver capítulo 4 deste livro. 

3 2SM 390; 1892. 



4 Ver 2 Reis 5. 

5 Gálatas 3:7-9, 29. 

6 AA 18; DA 29. 

7 1 Cor. 12:1-28; Efés. 4:8-16; 1 Tim. 3:1-15; Tito 1:5-11. 

8 Atos 9:10-19; AA 122, 163. 

9 Cf. GC 62, 63, 67-69. 

10 TM 26-29. 

11 FE 254; 1 T 271, 413; 3T 501. 

12 1 Cor. 14:33. 

13 Ver por exemplo 9T 19; 1 T 186-187; 1 SM 91-93; 7BC 959-61. 

14 Êxodo 32. 

15 Ver TM 359-364. 

16 8T 104-106; Carta de EGW ao juiz Jesse Arthur, 5 de janeiro de 1903. 

17 Ibid.

Preview your site
APÊNDICE E 

Breve Análise das Publicações de 1987-1988 
                    Na providência de Deus, o ano de 1988 foi designado como o do Centenário da 
Assembléia da Associação Geral em Mineápolis. O que antes era virtualmente um assunto 
desconhecido ou tabu, agora tornou-se tópico familiar de conversação por todo o mundo. 
Graças a Deus por esse despertado interesse. Grandes números dentre nosso povo não 
ficarão satisfeitos até que tenham desvendado a plena verdade. 

                    Desde a primeira impressão deste livro em agosto de 1987, diversas 
significativas publicações foram lançadas como parte da "Celebração" do Centenário de 
1988: 

                    (1) The Ellen G. White 1888 Materials [Os materiais de Ellen G. White de 1888] 
(Depositários de Ellen G. White, 1987). Ao dar a lume essa vasta coleção de 1.812 páginas 
em pleno contexto, os Depositários de Ellen G.  White merecem encômios. Eles obviamente 
não têm intenção de reter nada significativo. Ellen White tem finalmente a permissão de falar
desimpedida sobre essas questões. Houvesse isto sido publicado décadas atrás, muita da 
atual confusão concernente a 1888 estaria agora resolvida. Uma vez que o Espírito Santo 
sempre tem confirmado o "testemunho" de Ellen White, esta publicação deve provar em Sua 
providência ser um passo gigantesco rumo aos derradeiros reavivamento e reforma. 

                    A leitura desses documentos deixa uma sensação de satisfação como de quando 
se têm desfrutado de uma refeição completa. O leitor não fica com dúvidas persistentes nem 
indagações não satisfeitas a respeito do que poderia estar na penumbra sem ser visto dentro
dos limites dessa ou daquela elipse, pois não há elipses. 

                    A verdade é aqui desvelada de que a liderança desta Igreja de fato "em grande 
medida" rejeitou o começo da chuva serôdia e do alto clamor ao mesmo tempo em que 
grandiloqüentemente professando aceitar a "justificação pela fé". Ademais, as "confissões" 
posteriores a Mineápolis são vistas como não revertendo de modo algum a tragédia. E os 
endossos ilimitados do conteúdo doutrinário da mensagem revelam-se bem mais numerosos 
e enfáticos do que qualquer pessoa aparentemente já tenha antes percebido. Tais endossos 
múltiplos nessas 1.812 páginas podem talvez aproximar-se da maior parte de um milhar. 

                    É uma solene experiência ler esses documentos não revisados, muitas vezes 
fotocopiados de originais mal datilografados com emendas de próprio punho. Como podia 



essa pequena senhora posicionar-se quase sozinha contra quase toda a liderança de sua 
Igreja, escrevendo esse vasto montante de correspondência sem dizer pelo menos algo no 
calor da controvérsia que se demonstraria embaraçoso um século depois? Ela emerge dessa 
saga de 1888 vindicada tanto em suas posições quanto no espírito que demonstrou. Nada 
que já foi publicado pelos Depositários de Ellen White lhe concede tal crédito como esta 
engenhosa exposição de seu profundo zelo. 

                    Ela nunca expressa qualquer crítica da teologia de justificação pela fé de Jones e 
Waggoner desde 1888, passando por 1895 e entrando em 1896. Aqueles que em nosso 
Centenário denigrem a mensagem de 1888 tomam por base exclusivamente uma sentença 
que parece ter caráter crítico, mas é possível que torçam-na de seu contexto e possam até 
citá-la equivocadamente também. Nessa sentença solitária estenograficamente registrada 
em 1888 ela declara: "Algumas interpretações das Escrituras feitas pelo Dr. Waggoner eu não
considero como corretas" (Ms 15, 1888). 

                    O estenógrafo poderia não registrar a ênfase que Ellen White deu a esse "eu", 
mas está claro em seu contexto imediato que ela não acha falta em sua mensagem 
doutrinária. Antes, dispõe-se a  renunciar a suas opiniões pessoais em busca de maior luz a 
ser recebida por meio de Waggoner: "Eu teria humildade de mente, e me disporia a ser 
instruída como uma criança. O Senhor tem-se comprazido em conceder-me grande luz, 
contudo eu sei que Ele dirige outras mentes, e abre-lhes os mistérios de Sua Palavra, e 
desejo receber cada raio de luz que Deus me enviar, conquanto possa vir por meio do mais 
humilde de Seus servos [uma óbvia referência a Waggoner]. . . . Algumas interpretações das 
Escrituras feitas pelo Dr. Waggoner eu  não considero corretas. Mas . . . vejo a beleza da 
verdade na apresentação da justiça de Cristo com relação à lei como o doutor a tem exposto 
a nós. . . . Isso que tem sido apresentado se harmoniza perfeitamente com a luz que Deus 
tem-Se comprazido em conceder-me durante todos os anos de minha experiência. Se nossos 
irmãos ministrantes aceitassem a doutrina que tem sido apresentada tão claramente. . . . 
seus preconceitos não teriam um poder controlador. . . . Oremos como fez Davi: "Abre os 
meus olhos" (Ms. 15, 1888, ênfases acrescentadas). 

                    Por uma década Ellen White expressa somente reconhecimento coerente, muitas 
vezes jubiloso, de que o Espírito Santo dava endosso à mensagem doutrinária de Waggoner e
Jones, enquanto a oposição irrazoável que sofriam isolava-os e às vezes os conduzia a 
expressões insensatas, tal como o antigo Israel levou Moisés a pronunciar palavras e atos 
contundentes. Sua famosa carta de 9 de abril de 1893 a Jones inequivocamente elogia a sua 
teologia enquanto o adverte contra ser pressionado a usar expressões extremadas para a 
defender. 

                    Conquanto os mensageiros de 1888 fossem humanos, como todos somos, não há
aqui nenhum vestígio da parte de Ellen White de que revelassem falta de espírito cristão com
relação a seus irmãos durante esses anos pioneiros, nenhuma evidência de que rudeza ou 
um espírito abrasivo da parte deles desse justa causa para que seus irmãos se lhes 
opusessem desse modo. Esses quatro volumes parecem tornar claro que nossas críticas 
publicadas há uma centena de anos de Jones e Waggoner perpetuam a descrença de 1888. 
Isso é fenomenal--após um século de nossa história, à semelhança da contínua rejeição dos 
judeus a Cristo e Seus apóstolos após quase 2.000 anos da história deles. 

                    Mas a "introdução" da verdade "concede luz". Com a publicação desses quatro 
volumes finalmente nos volvemos à pista correta, e podemos esperar que o Senhor comece a
operar daí em diante. Qualquer erudito hesitará agora em publicar interpretações incorretas 
do testemunho de Ellen White sobre 1888, pois o mais humilde leigo pode conferir as fontes 
por si mesmo. 

                    (2) Manuscripts and Memories of Minneapolis 1888  [Manuscritos  e lembranças 
de Mineápolis 1888] (Pacific Press, 1988). Essa coleção adicional de 591 páginas inclui 
documentos de outros contemporâneos de Jones e Waggoner. Revelam que muitos dos 
"irmãos" deixam um registro de cegueira espiritual e resistência ao Espírito Santo num tempo
de oportunidade escatológica sem precedentes. Todos eram homens trabalhadores, con-



sagrados à causa da Igreja, professando crer no evangelho, enquanto com poucas exceções 
revelam uma insensibilidade com a atual direção e ensino do Espírito Santo na "verdade do 
evangelho". E os mais preeminentes dentre eles estavam aborvidos em declarada oposição a
Ellen White. 

                    Além disso, nesses documentos nenhum daqueles que confessaram rejeição da 
mensagem de 1888 cita como escusa que a personalidade de Jones ou Waggoner os motivou
a  rejeitá-la. Sendo a natureza humana tendente à auto-justificação, exploraria uma falha 
significativa da parte deles se houvesse sido proeminente. 

                    Dois irmãos que expressam crítica à personalidade de Jones em 1888 aguardam 
até 42 anos depois para fazê-lo, mas um deles (W. C. White) em 1889 estranhamente 
contradiz o seu testemunho negativo de 1930 com uma posição oposta de cálida 
recomendação. Em 1931 A. T. Robinson recorda os agudos comentários de Jones em 
Mineápolis a Urias Smith concernentes aos "dez chifres", mas na época parece não ter 
impressionado Ellen White o suficiente para mencioná-lo em seus diários de relatórios 
extensos da história de Mineápolis, nem qualquer um dos demais nessa coleção o faz. 

                    Esse incidente isolado aparentemente causou pouca impressão em 1888 contra o
pano de fundo de um endosso firme e inequívoco do Espírito Santo. Ou o lapso de tempo 
cobriu a imagem de Jones posterior a 1903 acima das lembranças anteriores de Robinson, ou
o espírito de Jones nessa observação não era tão severo como ele presumia1. 

                    Há algo de patético na leitura dessa vasta correspondência de líderes da Igreja 
que conduzem negócios como costumeiramente num tempo em que agora sabemos ter sido 
um de oportunidade escatológica sem precedentes. 

                    (3) From 1888 to Apostasy--The Case of A. T. Jones [De 1888 para a apostasia--o 
caso de A. T. Jones], por George R. Knight (Review and Herald, 1987). Esse volume especial 
da "Série Centenária de 1888" parece ser um esforço transparente para desacreditar tanto 
Jones quanto a mensagem que o Senhor lhe deu para esta Igreja. O livro oferece claro 
reconhecimento de que a mensagem foi rejeitada em Mineápolis e após isso, um passo no 
rumo da realidade; mas confunde o quadro por apresentar um Deus trapalhão que 
empreendeu uma pobre escolha de um mensageiro e Sua ingênua profetisa que era ultra-
entusiasmada sobre a mensagem e mensageiro. 

                    Tirando proveito de cada possível defeito, real ou imaginário, na personalidade e 
ministério de Jones e freqüentemente imputando motivos malignos gratuitamente, o autor o 
descreve como um homem de "boca leviana e discurso áspero", que empregava "linguagem 
sensacionalista" com "atitudes pomposas", "auto-confiante", "egoísta", um homem que 
"nunca dominou a arte da . . . bondade cristã", que tinha uma "personalidade abrasiva e 
exibicionista". Desde que se ergueu das águas batismais em Walla Walla, o jovem Jones é 
dominado por seu "perene problema de extremismo". Por que o Senhor escolheria tal homem
de maneira especial? 

                    A mensagem evangélica de Jones é descartada como contendo uma "mistura de 
erro"; fica, desse modo, implícito claramente que é perigoso aceitá-la. Especificamente, são 
atribuídas as pesadas responsabilidades de ter dado origem tanto às heresias da "carne 
santa" quando do panteísmo da virada do século. 

                    Muitos leitores que não têm condições de conferir as fontes originais concluirão 
que nada do que diga um personagem tão quixotesco quanto Jones merece qualquer séria 
consideração hoje. Esta parece ser a tese do livro. 

                    Mas se alguém pesquisa os relatos contemporâneos de Ellen White sobre o 
caráter e mensagem de Jones, um problema se revela. Ela o descreve como aquele que 
"porta a Palavra do Senhor", "o mensageiro delegado de Cristo", "um homem a quem Deus 
comissionou . . . [com] a demonstração do Espírito Santo", um "servo escolhido" . . . a quem 
Deus está utilizando". Ele é um dos únicos dois ministros adventistas do sétimo dia na 
história sobre quem ela atribui a posse de "credenciais celestiais"2. Não parece estranho que
tal difamação de Jones seja publicada e endossada em nossa Celebração do Centenário? 



Acaso as nações ou igrejas vilipendiam costumeiramente os principais personagens que 
celebram em centenários? 

                    Nosso autor endossa a errônea concepção popular de que a mensagem de 1888 
por si só está perdida. Mas o entusiástico endosso de Ellen White, tanto da mensagem de 
Jones quanto da maneira de sua apresentação, continua por quase uma década seguindo-se 
a 1888, o que indica que a "mensagem" era mais do que as apresentações supostamente 
perdidas em Mineápolis. Anos mais tarde ela declara no tempo presente: "A mensagem que 
nos foi dada por A. T. Jones . . . é uma mensagem de Deus à Igreja de Laodicéia". "Deus o 
tem sustido . . . tem-lhe dado preciosa luz". [Carta S24, 1892; Carta 51a, 1895). 

                    Durante esta década ela até fala com entusiasmo da personalidade de Jones e 
sua maneira de falar, contradizendo diretamente a impressão de  rispidez: ele "apresenta [a 
mensagem] com beleza e amor", "com luz e graça e poder". Ouvindo-o, as pessoas "viam a 
verdade, bondade, misericórdia e amor de Deus como nunca a haviam apreciado antes". Ela 
considera "um privilégio estar ao lado de [Jones] e dar o meu testemunho com a mensagem 
para este tempo" (Review and Herald, 27 de maio de 1890; 12 de fevereiro de 1889; 18 de 
março de 1890; Carta, 9 de janeiro de 1893). É difícil compatibilizar essas palavras com a 
imagem de "empáfia", personalidade "ríspida" que nossos autores do Centenário lhe 
atribuem. Não consideraria ela uma situação embaraçosa "ficar ao lado" de um homem 
desses? 

                    Contudo, esse livro não cria sua visão destrutiva de Jones a partir da imaginação 
moderna. Há realmente fontes históricas críticas dele. Ele tinha inimigos em seu tempo que o
acusavam de "ser um fanático, extremista, e entusiasta", os quais "criticavam e 
depreciavam, e até lançavam ao ridículo o mensageiro mediante quem o Senhor tem 
operado com poder" [cf. Testimonies to Ministers, p. 97). Mas esses eram oponentes 
descrentes lutando contra a direção do Espírito Santo. Por que o julgamento deles seria 
superior ao de Ellen White? 

                    O endosso de Jones pelo Senhor é por demais sério, pois ela declara que aqueles 
que "acusam e criticam [Jones] . . . acusam e criticam o Senhor que o enviou". Os oponentes 
serão "indagados no juízo, 'quem requereu isto de vossas mãos, erguer-se contra a 
mensagem e o mensageiro que Eu enviei ao Meu povo com luz, com graça, e poder?'" (Ibid., 
p. 466; Carta, 9 de janeiro de 1893). 

                    A acusação de que Jones virtualmente deu origem ao fanatismo da "carne santa" 
repousa literalmente sobre uma palavra que ele empregou em um editorial de 1898, que 
termina sendo uma citação direta do apóstolo Paulo. O contexto do editorial de 22 de 
novembro é a reforma de saúde, nada tendo a ver com "carne santa". Igualmente, a 
acusação de que Jones ensinava ou cria no panteísmo repousa nos pressupostos ou 
preconceitos de outros. Nenhuma sentença é citada dele como evidência objetiva de que 
cresse ou ensinasse o panteísmo. 

                    Este pode parecer um detalhe sem importância, porém a integridade da 
"preciosíssima mensagem" que o Senhor enviou a este povo é a questão que está sob o crivo
da crítica. Se essa mensagem conduziu os seus crentes ao panteísmo, Ellen White deve estar
seriamente equivocada porque a mensagem era muito perigosa, não "preciosíssima". No 
caso de Jones, todavia,  ela não conduziu ao panteísmo, provando assim que não poderia ter 
sido um fato para levar Waggoner ao panteísmo. O que levou ao problema do panteísmo (ou 
pan-enteísmo) foi o clima de rejeição da mensagem deles de 1888, não a sua aceitação. 

                    Knight, entretanto, justifica sua acusação sugerindo uma nova definição de 
panteísmo. Sua verdadeira definição é a de um "Deus" impessoal vivendo em gramados e 
árvores. Para Knight, a perigosa fonte do panteísmo é o conceito de um Deus pessoal em 
íntima comunhão conosco, ressaltado em 1888, ligando a experiência de justificação pela fé 
no coração do crente com "a doutrina do santuário celestial e sua purificação". "A concepção 
do poder de Cristo no íntimo  . . . inerente à mensagem de 1888 . . . quando levada a 
extremo . . . facilmente ultrapassa os limites para cair no panteísmo". 

                    Mas essa imaginosa definição cria problemas insuperáveis, pois sugere 



logicamente que o autor de Hebreus foi também um panteísta, bem como Ellen White. E 
Jesus também leva a concepção para além dos limites, assegurando a Seus seguidores que o 
Espírito Santo, o Seu Representante, não somente "habita em vós para sempre", mas "estará
em vós". Aquilo que prova demais nada prova. 

                    Existe, de fato, evidência de que em certo período de sua vida Jones tornou-se 
ríspido e conflitante. Ele perdeu seu apego à graça da mansidão para tornar-se um amargo 
crítico de seus ex-irmãos. Mas isso foi mais de uma década toda após Mineápolis. Há "dois" 
Jones's: (a) o "servo de Deus" de 1888-1903 que em geral honrava sua comissão e justificava
suas "credenciais celestiais", conquanto às vezes revelando fraquezas humanas; e (b) o Jones
pós 1903 que perdeu o rumo tragicamente. Opositores modernos de  Jones confundem os 
dois. E os anos realmente críticos foram 1888-1893, pois a oposição tinha endurecido tanto 
por essa ocasião que nossa longa jornada tornou-se inevitável após 1893. O registro de Jones
durante aqueles anos pioneiros parece claro. 

                    A literatura do Centenário sobre Jones deixa de dar atenção  a  um ingrediente 
que falta no fascinante relato. Durante aqueles anos pioneiros de sua fidelidade, ele sofreu 
severa "perseguição" "anti-cristã", para tomar por empréstimo frases de Ellen White (General
Conference Bulletin [Boletim da Associação Geral] 1893, p. 184). Seu impacto cumulativo 
desequilibrou e afetou suas faculdades espirituais. O Senhor não poderia ter cometido um 
erro em escolhê-lo para seu papel singular--proclamando "o começo" da mensagem do alto 
clamor. Nem errou Ellen White em apoiá-lo. "Em grande medida" sua falha posterior é a 
conseqüência de "nossa" descaridosa rejeição de sua mensagem, que Ellen White 
freqüentemente assemelhava ao espírito dos antigos judeus em rejeitar a Cristo. 

                    A falha de Jones, assim, teve algo a ver com a conseqüência do que ela dissera 
quanto a nossos irmãos insultarem o Espírito Santo. Quando Ele vier na forma da bênção da 
chuva serôdia e for "insultado", nesse sentido único tem que partir. A bênção da chuva 
serôdia precisa ser removida no próprio tempo quando é desesperadamente necessitada. 
Contudo, o fermento do tempo  não pode ser detido; a história precisa prosseguir, e daí todos
os tipos de coisas más se desenvolvem. Essa é a nossa história denominacional. 

                    Knight insiste em que Ellen White não se preocupava com aspectos doutrinários 
ou teológicos da mensagem de Jones e Waggoner. Os seus próprios escritos, porém, 
demonstram uma profunda preocupação pelos mesmos. Ela insta a Igreja a "começar a viver 
a vida cristã de atenção aos outros agora", mas sem o benefício da "preciosíssima 
mensagem" que o Senhor enviou e que somente pode tornar tal reforma uma realidade. 
Assim, sua posição [de Knight] logicamente faz retardar o relógio da reforma e deturpa uma 
centena de anos de história. 

                    Em tempos pré-Mineápolis Ellen White freqüentemente instava a Igreja a 
começar a viver "a vida cristã de atenção aos outros agora". Mas ela se queixava de que 
suas exortações eram em grande medida ineficazes. Quando a mensagem de Jones e 
Waggoner vieram, ela regozijou-se porque viu como podia transformar os imperativos 
adventistas em capacitadoras alegrias. A posição de Knight logicamente reitera a oposição a 
1888, prendendo-se aos imperativos legalistas populares enquanto denegrindo o capacitador
evangelho dado por Deus, implícito na verdadeira mensagem de 1888 por si mesma. 

                    (4) A Adventist Review [Revista adventista] de 7 de janeiro de 1988, na "Edição 
do Centenário" honra, por um lado, a mensagem de 1888  enquanto, por outro, a deprecia ao
dizer que "Jones e Waggoner tinham o erro em mistura com a sua mensagem". Em outras 
palavras, temem a mensagem deles! De modo significativo, a edição inteira não lhes permite
dizer uma palavra, tornando-os virtualmente persona non grata mesmo mais eficientemente 
do que fez o editor da Review um século antes. As questões singulares essenciais da 
mensagem deles não encontram lugar nessa edição. Contudo, Lutero, Paul Tournier, e até 
Urias Smith, o mais destacado oponente da mensagem deles, têm permissão de falar. 

                    (5) Ministry, International Journal for Clergy [Ministério, revista internacional para 
o clero], fevereiro de 1988, Edição Especial  Sobre Justificação Pela Fé. Os principais pontos 
como estabelecidos pelos vários escritores podem ser brevemente sumariados em itálico. 



Nossos comentários que os acompanham não têm a intenção de serem críticos ou 
descobridores de faltas. É uma bênção que esta revista tenha sido publicada, pois tem 
conduzido muitas mentes perquiridoras ao estudo dessas questões. Esses comentários são 
oferecidos em vista da brevidade do tempo enquanto o Senhor ainda comissiona os quatro 
anjos a segurarem os quatro ventos um pouco mais: 

                    (a) "A Assembléia de 1888 foi marcada por aberta rebelião contra Ellen White de 
parte de um vasto número de nossos pastores. Ela chegou mesmo a perguntar-se a certa 
altura se Deus não deveria despertar um outro movimento, contudo,  sua confiança na 
direção de Deus de Sua Igreja foi restaurada. A maioria dos delegados, "os ministros em 
geral", "quase todos", opuseram-se ao começo da gloriosa mensagem do alto clamor." (cf. 
pp. 4, 6). 

                    Este primeiro artigo é um desvio radical de décadas de insistência da parte da 
liderança sobre um ponto de vista oposto--de que quase todos os delegados de 1888 
aceitaram a mensagem. É motivo de regozijo que a verdade da história de 1888 esteja sendo
agora reconhecida, e o Senhor, na plenitude do tempo, pode acrescentar Suas bênçãos a 
isso. De todo o coração concordamos com a segurança esperançosa desse artigo de que no 
final a verdade triunfará e de que a Igreja ainda responderá à direção do Senhor. O 
conhecimento da verdade de nossa história deve preparar a Igreja para o arrependimento e 
reconciliação com o Espírito Santo. 

                    (b) "Realmente não sabemos o que foi a mensagem de 1888  porque  as  
apresentações de Jones e Waggoner em Mineápolis não foram registradas taquigraficamente.
Temos de confiar nos sermões e escritos de Ellen White e no que os expositores modernos 
presumem ser a mensagem." (cf. pp 15, 16, 23-33). 

                    A mensagem de Jones e Waggoner não se limitou às apresentações em 
Mineápolis, supostamente sem registro. Os endossos de Ellen White relacionam-se com as 
apresentações deles em andamento até 1896, e mesmo depois. Por exemplo, a sua famosa 
declaração de que a mensagem é "preciosíssima" não faz menção seja a Mineápolis ou 1888,
mas é datada de 1896. (L. E. Froom declara que a viúva de Waggoner lhe disse que ela de 
fato registrou as apresentações de seu marido de 1888 em taquigrafia, e que ele adaptou e 
expandiu o material para seus editoriais de 1889 de Signs [Sinais], seu livro de 1890 Christ 
and His Righteousness [Cristo e Sua justiça], e The Glad Tidings [As boas novas]. 

                    Os livros de Ellen White, como Steps to Christ [Caminho a Cristo] e Desire of Ages
[O desejado de todas as nações] são maravilhosos. Não obstante, ela nunca reivindicou que 
seus escritos tornassem a mensagem de Jones e Waggoner de 1888 ultrapassada. Nem 
jamais reivindicou que seus livros apresentavam a mensagem da chuva serôdia ou do alto 
clamor, a despeito de ter alegado isso com relação à mensagem de 1888. Milhões de 
exemplares de Steps têm sido vastamente circulados, contudo a chuva serôdia ainda não 
ocorreu. Por quê? Outro milênio de recebimento da chuva temporã não levará o grão à 
colheita porque a chuva serôdia é essencial. É sábio depreciar a mensagem que Ellen White 
declarou que assinalava o seu começo? 

                    (c) "A mensagem de justificação pela fé como apresentada por Jones e Waggoner
continha erro. Ela levou às heresias da "carne santa" e panteísmo. Ellen White criticou a 
mensagem deles e achou-a em falta ." (cf. p. 13, 61). 

                    Todo escritor que retrata a mensagem como sendo errônea apega-se àquela 
sentença  isolada e excepcional de Ellen White--"Algumas interpretações das Escrituras 
dadas pelo Dr. Waggoner eu não considero como corretas" (Ms. 15, 1888). Torcer isso do seu 
contexto nega literalmente centenas de outras declarações que expressam endosso 
indiscutível. Somente uma metodologia viciada pode interpretá-la como crítica da teologia de
Waggoner quando ela declara na mesma página: "O que tem sido apresentado harmoniza-se 
perfeitamente com a luz que Deus tem-Se comprazido em conceder-me". Poucos dias depois 
ela acrescenta: "Quando eu . . . tinha ouvido por primeira vez os pontos de vista do Pastor E. 
J. Waggoner,. . . declarei que tinha ouvido preciosas verdades proferidas a que eu poderia 
responder de todo coração". "Cada fibra de meu coração disse amém" (Ms 24, 1888; Ms. 5, 



1889). Se pomos o "eu" em itálico, como ela bem poderia ter destacado no Ms. 15 da 
sentença sobre 1888, toda contradição é removida. Ela declara que está pronta para trocar 
opiniões pessoais preconcebidas por luz maior. 

                    O teste final da mensagem singular de Jones e Waggoner é o testemunho das 
Escrituras. Aqui a evidência é também sólida. 

                    (d) "Uma parcela significativa da culpa pela rejeição, por parte da liderança da 
Igreja, da mensagem entre 1888 e 1896 repousa com Jones e Waggoner, que eram 
basicamente homens não convertidos naquela época, "orgulhosos, teimosos". Eles 
revelavam um espírito não santificado ao apresentar sua mensagem de justificação pela fé." 
(cf. pp. 11, 13, 61). 

                    Nenhuma evidência da parte de Ellen White dá respaldo a essas negras 
alegações. Tampouco as encontramos na correspondência recentemente publicada de 
contemporâneos de 1888 a 1896. É difícil entender como o Senhor escolheria dois 
mensageiros para uma obra especial em 1888 se eles nesse tempo fossem não-convertidos, 
ríspidos, insuportáveis, arrogantes, orgulhosos, teimosos, encrenqueiros, etc.3 

                    (e) "Vários escritores sugerem que experiência pessoal e simpatia são mais 
importantes do que a verdade. Outro confronta isso declarando que a verdadeira experiência
não pode ter lugar sem compreender-se a verdadeira doutrina. Mas a ênfase desse Ministry é
que não precisamos da doutrina ou dos ensinos teológicos da mensagem de 1888 por si 
mesma e que é desorientador dar sério crédito a eles ."(cf. pp. 16, 61). 

                    A justificação pela fé bíblica declara que o "evangelho é o poder de Deus para a 
salvação". Há nela uma "verdade do evangelho" doutrinária que contradiz a falsidade de 
"outro evangelho". "A verdade vos tornará livres". O erro doutrinário corrompe e paralisa o 
evangelho, mesmo quando apresentado em pequena quantidade. Uma "experiência" correta 
na época das questões finais será impossível sem a plena verdade do evangelho que 
comunica um conhecimento salvador como seu aspecto intrínseco. 

                    (f) "Não há diferença entre "fé da trasladação" e "fé da ressurreição". Os que 
defrontam o tempo de angústia final não vencerão nem refletirão o caráter de Cristo de 
modo mais significativo do que os que viveram em eras passadas." (cf. p. 42). 

                    Isso parece ser uma contradição do que se segue: "Os que estão vivendo sobre a 
terra quando a intercessão de Cristo cessar no santuário acima devem permanecer à vista de
um Deus santo sem um mediador. . . . Deve haver uma obra especial de purificação, de 
remoção do pecado, entre o povo de Deus sobre a Terra" (The Great Controversy [O grande 
conflito], p. 425; ver também p. 623). Desde os inícios do Movimento Adventista nosso povo 
tem reconhecido a natureza singular da fé madura daqueles que estão prontos para 
recepcionar a Cristo em Seu retorno; se isso não estivesse claramente apoiado por muitas 
declarações da Bíblia e do Espírito de Profecia, deveria ser descartado como o Ministry 
recomenda. Mas o apoio inspirado é volumoso. 

                    (g) "O que dizemos é menos importante do que o modo por que o dizemos. Em 
outras palavras, a verdadeira doutrina parece menos importante do que uma personalidade 
agradável." (cf. p. 61). 

  
                    Levada a sua conclusão lógica, essa posição poderia dar crédito à  marca da 
besta em lugar do selo de Deus, desde que o proponente demonstre o que parece ser um 
espírito mais agradável e simpático. "Muitos homem de refinado intelecto e maneiras 
agradáveis . . . são meros instrumentos polidos nas mãos de Satanás" (Great Controversy, p. 
509). O Novo Testamento ensina que enquanto a verdade como ela é em Jesus sempre 
tornará o crente semelhante a Cristo em espírito, também tornará alguém agressivo pela 
verdade num sentido santificado; e os mensageiros de 1888 notavelmente o demonstraram. 

                    (h) "A apostasia de Jones e Waggoner é uma advertência para que não confiemos
em sua mensagem. Em outras palavras, não pode ser "preciosíssima" se conduziu à 
derrocada final deles." (cf. pp. 13, 61). 



                    Isso não se harmoniza com as várias declarações de Ellen White de que o 
fracasso ou apostasia dos mensageiros de modo algum invalidará a mensagem deles, mas 
aqueles que assim pensam estarão sob um "engano fatal" (Carta S24, 1892). 

                    (i) "Ser um reformador é uma má idéia porque é perigoso. Geralmente os 
reformadores gozam de baixo conceito." (cf. p. 62). 

                    Ser um "reformador" fanático e auto-designado é indiscutivelmente perigoso; 
mas cooperar com o Espírito Santo em reforma não pode ser perigoso. A Igreja precisa 
desesperadamente de genuíno reavivamento e reforma, e pode não ser seguro esperar que 
outra geração a efetue. 

                    (j) "A teologia e pregação adventista são mais cristocêntricas hoje do que antes 
de 1888. Isso indica elogiável progresso espiritual desde 1888." (cf. p. 62). 

                    Isso pode bem ser verdade, mas se assim é ou não dependerá mais do 
julgamento de Cristo do que do nosso. Sua mensagem em Apocalipse 3:14-17 é ainda 
aplicável? Certamente os elementos essenciais da mensagem de 1888 ainda estão sendo 
objeto de oposição e tem sido mesmo silenciada cem anos depois, e o mundanismo e 
mornidão abundam. Isso não seria verdadeiro se o puro evangelho fosse claramente 
proclamado, pois é "o poder de Deus para a salvação". Cuidadosa análise de motivos pode 
revelar que há muito mais legalismo ainda implícito em nosso ensino atual do que nos damos
conta. 

                                    
                    (k) "A mensagem de 1888 foi bem aceita na década que se seguiu a Mineápolis, 
e o novo presidente da Associação Geral, O. A. Olsen (não A. V. Olson) apoiou-a 
'entusiasticamente'." (cf. p. 62). 

                    Essa afirmativa é refutada pelos testemunhos de Ellen White de 1896 que 
representam Olsen agindo "tal como Arão" ao submeter-se debilmente à influência 
dominadora de oponentes determinados da mensagem. Ver suas claras declarações citadas 
neste livro, no capítulo 15. 

                    (l) "A oração de Daniel no capítulo 9 não  expressa arrependimento coletivo, mas
intercessão, nem apóia a idéia de que uma geração pode arrepender-se pelos pecados de 
uma anterior. A idéia de arrependimento coletivo é também confundida nessa revista, 
presumindo-se que significa uma ação formal da Associação Geral em assembléia, 
reconhecendo o erro de um século atrás, e lamentando o fato de modo 'oficial'." (cf. pp. 34-
36; 7, 8). 

                    Algo mais precisa de estudo--a realidade da culpa que o mundo todo compartilha 
pela morte do Filho de Deus (Testimonies to Ministers [Testemunhos para ministros], p. 38; 
Desire of Ages [O desejado de todas as nações], p. 745; Romanos 3:19). Deveriam somente 
os antigos judeus e romanos arrepender-se por esse pecado? O Calvário sumaria a culpa 
coletiva do mundo--culpa pelos pecados que podemos não ter cometido pessoalmente, mas 
cometeríamos, não fosse pela graça de Deus devido a nossa inimizade humana natural 
contra Ele (Romanos 8:7). Essa culpa é compartilhada por todo ser humano, à parte de 
arrependimento específico. O Ministry deve também reconhecer a experiência de Cristo de 
arrependimento coletivo em favor do mundo,  como  o Seu batismo demonstra (In Heavenly 
Places [Em lugares celestiais], p. 252; Review and Herald, 21 de janeiro de 1873; General 
Conference Bulletin, 1901, p. 36). O arrependimento coletivo bíblico é pessoal, 
arrependimento individual pelos pecados de outros como se fossem os nossos próprios, como
o seriam não fosse pela graça de Cristo. Todos precisamos da justiça de Cristo imputada 
100%. A confusão em reconhecer a verdadeira profundidade do arrependimento coletivo 
frustra a mensagem da justiça de Cristo, deixando implícito que não precisamos de sua com-
pleta imputação. 

                    Nenhum ministro ou erudito responsável, quanto saibamos, jamais foi tão 
ingênuo para recomendar um voto formal por uma Associação Geral em assembléia, ou 
mesmo por uma comissão, como um método de endireitar o erro de 1888. "Confissão 



coletiva" tem-se revelado sempre um termo inapropriado. "Arrependimento coletivo" é o 
termo apropriado, e graças a Deus tem sido agora reconhecido como digno de sério estudo. 

                    (m) "Deus tem pré-determinado o tempo para a segunda vinda de Cristo. Desse 
modo, para evitar um "quadro distorcido" devemos desconsiderar declarações inspiradas que
dizem que a temos retardado por nossa descrença ou que podemos apressá-la por 
arrependimento e verdadeira fé. Presume-se que Cristo retardou Sua vinda, mas seguir-se-ia 
logicamente que é "ímpio" sugerir que a temos retardado." (cf. pp. 41-45). 

                    Isso é o oposto do que Cristo declara em Sua parábola. Essa tese   prende-se a 
duas declarações isoladas de Ellen White, ambas aplicadas equivocadamente e uma 
realmente citada de modo errado. Conquanto seja verdade que o retorno de Cristo tem sido 
retardado, não foi Ele quem o retardou, mas nós: 

                    (i) "Como as estrelas no vasto circuito de seu caminho designado, os propósitos 
de Deus não conhecem pressa nem atraso" (Desire of Ages [O desejado de todas as nações], 
p. 32). Neste ponto Ellen White discute a primeira vinda de Cristo, não Sua segunda. Notem o
contexto: "A hora da vinda de Cristo havia sido determinada. Quando o grande relógio do 
tempo assinalou aquele momento, Jesus nasceu em Belém". O autor presume que em vista 
de ter havido um tempo pré-determinado para a primeira vinda de nosso Senhor, deve haver 
a mesma coisa para a segunda. O primeiro foi estabelecido pelas profecias de tempo de 
Daniel; a segundo fica numa categoria diversa: "Nos dias da voz do sétimo anjo, quando ele 
começar a soar" não mais haverá kronos (Apocalipse 10:7,6). Em outras palavras, desde 
1844 não há mais tempo pré-determinado, predestinado. 

                    (ii) "A aparente demora não o é assim em realidade, pois na ocasião designada, 
nosso Senhor virá" (Carta 38, 1888). Nosso autor posteriormente cita de forma errada isto 
como "Seu 'tempo designado'", quando o Senhor mesmo explica o que é o "tempo 
designado"--não pré-determinismo, mas "quando o grão estiver maduro" imediatamente será
aplicada a foice. "É já vinda a ora de segar, porque já a seara da terra está madura" (Marcos 
4:39; Apocalipse 14:15). Nosso autor não faz referência a essas duas passagens bíblicas 
fundamentais, mas virtualmente leva Ellen White a contradizer ambas. Ele ainda comenta 
que "Ellen White realmente disse que Cristo retardou Sua vinda", mas a faz empregar a 
linguagem do servo infiel da parábola. Na realidade nós é que a retardamos. 

                    Esta tese introduz um elemento de calvinismo no pensamento adventista, 
descartando a realidade do evento de 1888 em relação com o tempo do segundo advento. A 
infinita presciência do Pai não permite um fio de pré-determinismo calvinista. 

                    (n) "'A Dinâmica da Salvação' é recomendada como uma declaração de  
justificação pela fé tão completa e eficaz que virtualmente torna desnecessária a publicação 
da própria mensagem de 1888. Aqui há evidência de que a liderança entende, crê e prega a 
mensagem. O prefácio deplora o fato de que alguns acusam a liderança da Igreja hoje de 
manter as posições sobre justificação pela fé daqueles que se opunham à mensagem de 
1888 um século atrás." (cf. pp. 22-28). 

                    (i) É evidente que isso se tornou uma questão sensível e carregada 
emocionalmente. É verdade que os autores presentes têm de fato tomado a posição por anos
de que nossa "justificação pela fé" popular de hoje é em grande medida uma combinação 
daquela das igrejas observadoras do domingo e daquilo que ensinavam os que se opunham à
mensagem de 1888 um século atrás. 

                    (ii) Os autores presentes devem confessar que criam que a evidência indica que 
nossa longa jornada pelo deserto por um século e a mornidão da Igreja em escala mundial 
são evidências concretas da rejeição da mensagem de 1888 deixando nosso povo dela 
carente. Nós não desejamos antagonizar nossos irmãos; apenas queremos ser honestos em 
declarar nossas convicções segundo a consciência requer, e declará-las num espírito de amor
e lealdade cristãs. 

                    (iii) Essa questão é tão vitalmente importante que a Igreja mundial deve 
considerá-la candidamente. Se nossa posição for equivocada, a Igreja mundial deve rejeitá-la
decididamente. Se estivermos certos, nada poderia ser mais importante para estabelecer o 



lado da verdade. Precisamos honestamente analisar a mensagem de 1888 nos escritos 
existentes, e comparar com ela nossas apresentações contemporâneas do evangelho. As 
posições predominantes da Igreja podem ser analisadas em seus motivos nas publicações 
denominacionais. Descobriremos que os mensageiros de 1888 empreenderam uma 
reviravolta no entendimento  doutrinário e prático que supera o calvinismo e o arminianismo,
indo muito adiante de ambos. Esta foi a razão para a década de entusiasmo de Ellen White 
pela mensagem deles. Uma mensagem que mais claramente recupera as verdades plenas do
evangelho do que o realizaram os reformadores do século 16 ou os nossos próprios exegetas 
de hoje devem iluminar a terra com glória. 

                    (iv) As reivindicações feitas para este documento são semelhantes às do 
presidente da Associação Geral de 1952 na Conferência Bíblica de Sligo. Ele alegou que a 
mensagem apresentada ali superou a mensagem de 1888. É fútil que o Ministry reivindique 
que nossos eruditos façam o mesmo hoje, e é igualmente fútil para estes autores presentes 
manterem que não o fazem. Que a Igreja mundial considere a evidência objetiva comparando
os dois. 

                    (v) O que se segue são alguns dos conceitos singulares de 1888: justificação 
legal e a eficácia do que é pela fé; as gloriosas boas novas dos dois concertos; o portentoso 
poder de Cristo para salvar do pecado que perdura; Sua proximidade em assumir nossa 
natureza humana pecaminosa; a iniciativa do Espírito Santo em salvar os perdidos; a 
iniciativa do Bom Pastor em buscar Suas ovelhas perdidas; a possibilidade de vencer todo o 
pecado tal como Cristo venceu em nosso benefício; a certeza de uma geração final que 
reflete a perfeição do caráter de Cristo; a relação prática da purificação do santuário celestial
com a purificação dos corações humanos; a motivação de preocupação com a honra de 
Cristo que transcende a busca centralizada no eu de recompensa ou de evitar a punição; a 
realidade dos perdidos tomarem a iniciativa de se perderem; e a verdade de que o sacrifício 
de Cristo realizou muito mais do que fazer uma mera provisão que nada faz a menos que 
façamos alguma coisa--Ele deu o Seu sangue pelo mundo, portanto o mundo deve-Lhe sua 
vida presente. A mensagem de 1888 alcançou as profundezas da expiação numa maneira 
que deve ainda captar a atenção do mundo. 

                    Com a exceção de uns poucos breves excertos, um escritor cita de Waggoner 
sem que nenhuma das declarações de endosso por Ellen White tenha permissão de falar no 
Ministry. A revista de 64 páginas é dedicada a 1888, contudo o leitor não vê indício algum da 
autêntica mensagem, propriamente dita, tal como "o Senhor em Sua grande misericórdia" a 
enviou. Indubitavelmente a razão é que os editores sabem que todo elemento singular dessa 
mensagem é controvertido hoje, de modo que a própria mensagem de 1888 tem agora se 
tornado a pedra de tropeço e a rocha de ofensa à Igreja Adventista do Sétimo Dia, como 
Cristo se tornara para os antigos judeus. 

                    (6) Perfect in Christ [Perfeitos em Cristo], por Helmut Ott (Review and Herald, 
1987) é recomendado na Adventist Review de 7 de janeiro de 1988, p. 21. "Enfoca dois 
temas da assembléia de 1888: a obra de Cristo hoje em assegurar salvação àqueles que O 
aceitam, e a justiça todo-suficiente de Cristo imputada à humanidade mediante a fé". 

                    De fato, a tese básica desse livro está em direta contradição com a mensagem 
da justiça de Cristo de 1888. Contudo, o autor manipulou tão espertamente as Escrituras e 
declarações de Ellen White que os editores da Review presumiram que o manuscrito 
ensinava um justificação pela fé válida. 

                    A idéia básica é que nosso poderoso Salvador é tão fraco que nunca capacita 
"crentes a desenvolverem perfeita justiça ou alcançar maturidade espiritual" ou demonstrar 
Sua justiça "na história de sua vida pessoal". O persistente pecado e injustiça prática é 
convenientemente coberta pela substituição legal da perfeita justiça de Cristo. O autor cria 
um homem de palha que pode ridicularizar com o uso de seu próprio verbo rebaixador: "Os 
crentes na verdade" não "alcançam . . . perfeita justiça . . . na história pessoal de suas vidas".

                    A verdadeira questão, porém,  não é se os crente alcançarão um caráter 



semelhante ao de Cristo, mas se mediante fé Nele demonstrarão tal caráter "na história 
pessoal de suas vidas". As Escrituras esmagadoramente dizem que o farão. 

                    O exemplar perde de vista o conceito de justificação pela fé de 1888. A 
declaração legal de justificação que é resultante do sacrifício de Cristo aplica-se ao "mundo 
todo" , a "todos os homens" (Romanos 3:23, 24; 5:18; 2 Coríntios 5:19; 1 João 1:29, etc.) Mas 
aqueles que respondam às Boas Novas, que crêem, experimentam justificação pela fé, e são 
assim tornados verdadeiramente obedientes a todos os mandamentos de Deus. A instru-
mentalidade que opera esse milagre é a "fé que opera pelo amor". Assim o povo de Deus 
demonstrará "na história pessoal de suas vidas" uma verdadeira obediência. 

                    O pessoal dos Depositários de Ellen White preparou no princípio de 1988 uma 
"Análise" do livro de Ott que conclui ser incompreensível ter podido ser publicado por uma 
editora adventista do sétimo dia. A análise demonstra que tal livro torna "de nenhum efeito o
testemunho do Espírito de Deus" como apresentado nos escritos de Ellen White, e que os 
argumentos utilizados são respaldados pelo mesmo uso distorcido e interpretações falsas das
declarações de Ellen White que caracterizavam a pesquisa de Desmond Ford (20 de janeiro 
de 1988). 

                    (7) Grace on Trial [Graça em julgamento], por Robert J. Wieland é o manuscrito de
um livro solicitado em 1987 pelos editores da Pacific Press que planejavam lançar a obra no 
mercado para as reuniões campais de 1988. Foi devidamente submetido aos editores de 
acordo com os procedimentos denomacionais normais. Após o exame do manuscrito, os 
editores votaram por sua publicação e procederam às providência para tanto. Quando estava
nos estágios iniciais do processo de produção, a Associação Geral interveio e forçou-os a 
rejeitá-lo. 

                    Caso houvesse sido publicado pela Pacific Press, teria sido o primeiro livro da 
Série do Centenário que permitiria aos mensageiros de 1888 apresentarem sua mensagem 
com as próprias palavras. 

                    (8) What Every Adventist Should Know about 1888 [O que todo adventista devia 
saber sobre 1888], por Arnold V. Wallenkampf (Review and Herald, 1988) é um marco em 
nossa história denominacional. Uma versão expandida de quatro artigos não publicados que 
o Dr. Wallenkampf escreveu em 1979, esse livro contradiz totalmente a tese "rico-de-nada-
tendo-falta" das principais obras sobre 1888 que têm sido publicadas com apoio oficial ao 
longo dos últimos quarenta anos. 

                    O autor torna abundantemente claro que a mensagem graciosa foi objeto de 
resistência e rejeitada pela "maioria dos ministros na assembléia [de 1888]", e que a 
resistência prosseguiu "com o passar dos anos". Ele declara que temos estado num "estado 
de rebelião contra Deus". Os dirigentes adventistas do sétimo dia "trataram cruelmente" o 
Espírito Santo com "palavras duras . . . dirigidas ao próprio Cristo".  Nossa verdadeira história
é um "conluio", "traição e crucifixão de Jesus" que "choca a imaginação". Precisamos 
aprender a "não seguir líderes cegamente". "Se a maioria dos delegados da assembléia de 
Mineápolis não tivessem seguido os seus líderes em rejeitar a mensagem de 1888, Ellen 
White não teria deixado implícito que Cristo foi figuradamente crucificado naquela assem-
bléia". 

                    Alem disso, ele faz notar que o arrependimento dos mais influentes oponentes da
mensagem "não foi de todo o coração e completa". "Uma imperceptível maré montante de 
oposição se estava erguendo contra ela" na década que se seguiu a Mineápolis. "Em 1899 a 
justiça da Igreja havia se tornado nauseante ao nosso Salvador". O exílio de Ellen White para 
a Austrália teve relação com a descrença de 1888: "Foi em grande medida o mal-estar entre 
certos líderes influentes para com ela e as suas mensagens que inspiraram o plano que a 
levou a Austrália em 1891". A situação pouco melhorou por 1901: "Aparentemente, de 1902 
a 1904 a Igreja estava em perigo de resvalar ao mesmo estado que havia existido antes da 
assembléia de Mineápolis". Ellen White não cria que "a maioria dos adventistas do sétimo dia
havia aceito a mensagem de 1888 como uma experiência pessoal antes de sua morte em 



1915". Em 1926 A. G. Daniells "cria que a Igreja Adventista ainda estava aguardando a 
experiência que Deus tinha esperado introduzir em Mineápolis". 

                    Segundo Wallenkampf, criamos a trágica descrença hoje por "fazer crer" que a 
rejeição inicial transformou-se posteriormente em "entusiástica aceitação". "Se não 
apresentarmos de modo claro a história da assembléia da Associação Geral e sua 
conseqüência, nós como denominação perpetuamos o pecado cometido em Mineápolis em 
1888. Ao fazê-lo, unimo-nos aos nossos antepassados espirituais e virtualmente crucificamos 
a Cristo de novo na pessoa do Espírito Santo". 

                    Um dirigente da Associação Geral está por fim falando abertamente: "Cabe a nós 
como povo confessar que por longo tempo temos em grande medida passado por alto a 
virtual rejeição da mensagem de 1888. . . . Deus deseja que todos os Seus seguidores sejam 
verazes e honestos". "Nossa presente responsabilidade é contar a verdade sobre a 
assembléia de Mineápolis de 1888 e o que se seguiu a ela. Não há virtude em dizer que tudo 
tem estado bem quando assim não é". Essas são palavras dele, não nossas. 

                    Amém! 

                    Que o Espírito Santo em grande misericórdia capacite-nos todos a ser honestos 
neste ano do Centenário! Ele pode conceder reavivamento, reforma, e arrependimento se 
nos simplesmente dissermos a verdade plena e pararmos de reprimi-la ou negá-la. Isso trará 
reconciliação com Cristo e há de curar nossas alienações internas. Certamente 1000 anos é 
tempo suficiente para defrontar a realidade do chamado de Cristo ao "anjo da igreja de 
Laodicéia" para o arrependimento. (Wallenkampf reconhece que esse "anjo" é a liderança da 
Igreja Adventista do Sétimo Dia, e que nossas décadas de negação têm produzido mornidão 
em escala mundial e letargia na Igreja). A evidência é agora clara de que Cristo já esperou 
demais. Ele não pode suportar para sempre a Sua náusea. 

                    Ocorre definido progresso no ano do Centenário de 1988. O enfoque de atenção 
denominacional a 1888, sua história e sua mensagem, mesmo através de informação 
equivocada, pode ser abençoado pelo Senhor para o despertamento de muitas mentes. 
Especialmente os jovens que estão sendo confundidos pelo adventismo contemporâneo 
ficarão intrigados pelo novo candor. E o Espírito Santo permite até a publicação de falsidades 
para serem superadas por mais profundas delineações de verdade. (Wallenkampf ataca a 
idéia de arrependimento coletivo mas dá clara evidência de que sinceramente não a 
compreende. O difundido ridículo quanto a arrependimento coletivo e denominacional em 
1988 será superado pelo Espírito Santo para despertar muitas mentes sérias levando-as a 
ponderarem mais profundamente sobre o chamado de Cristo em Apocalipse 3:19. É 
abominável para os líderes adventistas acumularem desprezo sobre o Seu chamado). 

                    É de se esperar que esta geração chegue a reconhecer nossa verdadeira 
necessidade espiritual como um povo, e experimente uma fome e sede pela justificação (pela
fé) que o Senhor em Sua grande misericórdia tentou nos dar. O arrependimento não pode ser
operado por nós próprios ou mesmo forçado pela publicação da esmagadora evidência 
documental. Permanece um precioso dom de Deus. 

                    Esperamos e oramos para que Ele graciosamente o conceda a esta geração. 
___________________________________ 

1 J. S. Washburn disse a estes autores do incidente em 1950, seu contexto, porém, também 
apóia fortemente a Jones como demonstrando suas "credenciais celestes" na época. Ver 
transcrição da entrevista de 4 de junho de 1950 publicada no 1888 Message Study 
Committee Newsletter [Boletim da Comissão de Estudo da Mensagem de 1888], 2934 
Sherbrook Drive, Uniontown, Ohio 44685. 

2 Fontes para as citações de Knight e Ellen White se acham em A. T. Jones: The Man and the 
Message (1888 Message Study Committee, 2934 Sherbrook  Drive, Uniontown, Ohio, 1988). 

3 Numa carta a Jones muito depois de ele ter "apostatado" Ellen White disse que ele "nunca 
havia sido inteiramente convertido" (19 de novembro de 1911). Se o "nunca" remonta ao 
tempo em que o Senhor o susteve nos seus labores, temos um sério problema com o 
endosso de Ellen White e com a obviamente contrita experiência de Jones naquela época. A 



frase "nunca havia" mais provavelmente faz referência à época de seus apelos a ele no perí-
odo pós 1900, quando era um homem que havia "perdido suas estribeiras", e assim perdera 
sua conversão.

Preview your site

A JUSTIFICAÇÃO E JUSTIÇA PELA FÉ 
Comparação de Três Pontos de Vista Contrastantes 

Pr. Robert J. Wieland, 30.08.1977 
O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
1.Começa com a necessidade do homem por segurança eterna. Assim o apelo é centrado no 
eu. Nunca vai além do egocentrismo. 
2.O amor de Deus é em si mesmo egocêntrico. Cristo foi sustentado por interesse centrado 
no eu. Ele não morreu o equivalente da segun-da morte, mas foi imediatamente ao Paraíso, 
como a doutrina da imor- talidade natural da alma requer. Assim o verdadeiro amor do Novo 
Testamento, ágape, é eclipsado e anulado. 
3.Fé é confiança no sentido de uma pessoa gananciosa querer garantir a segurança pessoal 
na salvação. Embora haja muito falar de Cristo, mas de fato tudo se centraliza no eu e a fé 
permanece como o meio de satisfazer a insegurança pessoal. 
4.Jesus ensinou que o amor-próprio é uma virtude - "amarás o teu próximo como a ti 
mesmo". Mas são forçados a mal compreender a Sua ordem. O erro fundamental da 
imortalidade natural da alma lança fora de foco de forma errada todos os seus pontos de 
vista sobre a justiça pela fé. 
5.Deus há muito tempo fez uma provisão para a nossa salvação, mas Jesus não faz nada por 
nós até que o aceitemos. Assim, a idéia trasmitida é que se formos salvos será devido à 
nossa própria iniciativa. E se estivermos perdidos é Deus que tomará a iniciativa de nos 
punir. 
6.O evangelho é as boas novas do que Deus fará por nós se fizermos a nossa parte, isto é, 
aceitar a Jesus e assim mudar nosso irado Deus num amigo. 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
1.Muito similar. O apelo comum é para nosso egoísmo natural. Parece difícil concebermos 
qualquer outro apelo mais efetivo do que o egocên- trico. Começa com a necessidade do 
pecador. 
2.Mui poucos de nossos escritores e pregadores contemporâneos reconhe-cem a natureza 
egocêntrica do amor como entendido pelas igrejas populares, em contraste com o amor 
abnegado do Novo Testamento (ágape). Muita confusão sobre o significado do amor. 
3.Praticamente a mesma coisa. A fé é quase universalmente definida       nos mesmos termos
como os Evangélicos. 
4.Jesus ensinou que o amor do eu é uma virtude, uma pré-condição necessária para amar os 
outros. O amor-próprio é fortemente enfati-zado, sendo extremamente popular. O amor do eu
e o apropriado res-peito-próprio são confundidos. 
5.Deus tem feito uma provisão para nossa salvação, mas isto não nos fará nenhum bem até 
que aceitemos a Cristo. O egocentrismo distorce e altera todos os conceitos de justifica-ção. 
Isto é inevitável quando o peca-dor é ensinado que tudo depende do que ele faz com a oferta
de Deus. 
6.O evangelho é as boas novas do que Deus fará por nós se fizermos a nossa parte. Tudo 
depende de nossa iniciativa agora. Ele espera que nós demos o primeiro passo. 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 



1.Começa com a revelação do amor de Deus na cruz (I Cor. 2:1-5). 
O apelo é por uma motivação mais elevada - amor e gratidão. Assim não é egocêntrico. 
2.O verdadeiro amor é absoluta- mente abnegado, desejando mesmo abdicar da salvação 
pessoal pelo bem dos outros. O amor de Cristo é o modelo. Ele morreu o equivalente da 
segunda morte. Este amor, ha- bitando no coração, expulsa o ego- centrismo, a causa da 
mornidão, e terminará a obra do evangelho. 
3.Fé é uma apreciação tão profunda do amor sacrifical de Deus que o crente é constrangido a
adotar os princípios do Céu de amor abnega- do como a motivação para todos os seus atos. 
Faz o que é certo porque é certo e não com a esperança de recompensa ou medo de punição.
Conquista o egocentrismo e a mornidão. 
4.Jesus ensinou que a pessoa con-vertida amará o seu próximo como, antes da conversão, 
achava natural amar a si mesma. Somente quando o eu é crucificado com Cristo podem os 
homens ter um verdadeiro senso do valor-próprio. Isto ocorre quando o amor-próprio, o pilar 
central do reino de Satanás, é expulso da alma pela fé. 
5.Cristo justificou a todos os homens; as boas novas assim lhes dizem. Pelo Espírito, Jesus, 
persistente e ativamente, atrai a todos até que O façam retirar-Se pela persistente rejeição. 
As boas novas não são SE fizermos a nossa parte, mas se realmente apreciamos o que ELE 
tem feito (ter fé). A verdadeira aceitação é a fé real. 
6.O evangelho é as boas novas do que Deus fez e está fazendo por nós agora. Ele nos tem 
atraído em toda nossa vida (Jer. 31:3, João 12:32). Se não resistirmos, seremos salvos. O 
evangelho motiva para uma verdadeira entrega do coração, uma resposta da fé. (Caminho a 
Cristo, p. 27). 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
7.Para Deus nos aceitar depende de aceitarmos a Cristo. Estamos fora da família de Deus até
que aceitemos a Cristo. 
8.Deus torturará o perdido num inferno de fogo eterno. A doutrina da imortalidade natural da
alma requer isto. O motivo egocêntrico distorce dessa forma seu ponto de vista sobre o 
caráter de Deus. 
9.Remissão é o perdão dos pecados por Deus. Nenhuma distinção entre o perdão e o apagar 
os pecados. Deus virtualmente desculpa o pecado na base da obra terminada por Cristo no 
Calvário. 
10.É difícil ser salvo e fácil perder-se, mas de modo geral não desenvolveram essa idéia tanto
quanto nós. 
11.O pecador deve ser pressionado a aceitar e se entregar a Cristo - aceitando a Cristo 
enquanto continua a ser centrado no eu e desobediente a lei de Deus. 
12.Quando o pecador aceita ele é justificado. 
13.A justificação pela fé é um ato judicial de contabilidade por Deus em que um homem 
injusto, ainda mau, é declarado justo enquanto continua a ser indulgente com motivações 
pecaminosas. Motivo antinomiano (a fé e não os atos como a única condição de salvação). 
14.A expiação é o aplacamento da ira do Pai, realizado por Cristo, contra o pecado e 
pecadores, assegurando o perdão e a tolerância do pecado. No melhor é vencer o pecado nos
níveis mais baixos, apenas para vê-lo reaparecer nos níveis mais altos. 
15.Simples mas justamente afirma-do, seu ponto de vista sobre justi-ficação e justiça pela fé 
conduz à desobediência dos mandamentos de Deus. Como se pode explicar a continuada 
rejeição do quarto mandamento após 1844? 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
7.Deus nos aceitar depende de aceitarmos a Cristo. Quase o mesmo. 
8.Deus torturará e destruirá o perdido num inferno de fogo que aniquila. 
9.Remissão é o perdão dos pecados por Deus. Pouca ênfase no custo envolvido ou no fato de 
que a absolvição do Novo Testamento seja retirar o pecado. 



10.A maioria pensa que é difícil ser salvo e fácil estar perdido. Uma vez que poucos serão 
salvos, deve ser mesmo difícil ser salvo. Através de muitos meios essa idéia está arraigada 
nos jovens. 
11.As técnicas evangelísticas comuns utilizam várias formas sutis (algumas não sutis) para 
pressionar o pecador a aceitar e entregar-se, tais como, apelos altamente persua- sivos para 
ir a frente, baseados em motivação egocêntrica, esperança de recompensa ou medo de 
punição. 
12.Quando o pecador aceita ele é justificado. 
13.Basicamente o mesmo, com raras exceções. Os aspectos objetivos e subjetivos da 
justificação são confundidos. Nenhuma mudança do coração ocorre nessa justificação pela fé.
14.De algum modo misterioso há uma expiação pelos pecados que satisfaz a ira de Deus 
contra os pecadores. A quem mais pode a expiação safisfazer? Ênfase exagerada na 
estrutura legalista da expiação eclipsa o poder da graça. 
15.Nosso ponto de vista popular sobre justificação e justiça pela fé por décadas não tem 
verdadeiramen- te purificado a igreja de imoralida-de, mornidão, mundanismo, cobiça, 
orgulho. 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
7.Deus já nos aceitou em Cristo. Nossa parte é crer nesta verdade, que é o evangelho. Tal fé 
opera, provendo inteira motivação para a obediência. 
8."Deus não destrói o homem; todo homem que for destruído, destruir-se-á a si mesmo". O 
pecado, não Deus, destrói os ímpios. A segunda morte é algo misericordioso para finalizar a 
real miséria deles. 
9.Remissão é retirar os pecados. A ênfase está sobre o custo da remissão - o sacrifício de 
Cristo; "a remoção dos pecados é necessária para a purificação do santuário, e para a 
vindicação de Cristo. 
10.É fácil ser salvo e difícil perder-se, uma vez que compreendamos e creiamos na verdade 
da justificação pela fé. O evangelho é importante pelo que ele é - as boas novas. 
11.Qualquer uso de pressão, truques, ou medo, denuncia a ineficácia da mensagem 
apresentada. A mensagem de 1888 anunciou um novo dia no evangelismo, de acordo com 
E.G.White. Uma vez que a verdade seja propriamente revelada para o pesquisador da 
verdade, nada pode impedi-lo de responder. 
12.Na realidade, todos os homens foram justificados quando Cristo morreu por todos. Isto é 
forense. 
13.Quando Deus declara alguém justo Ele não mente. A justificação pela fé vai além da 
justificação forense e envolve uma verdadeira mudança de coração. Deus conta a fé como 
justiça, e a Sua declaração é em realidade avaliação ou reconhecimento. (ver o nº 3). 
14.Embora Deus verdadeiramente odeie o pecado, o sacrifício de Cristo não O pacifica ou O 
motiva para amar os pecadores, pois Ele já os amou. A propiciação é oferecida pelo Pai; ela 
reconcilia o pecador crente e o universo. Como a carne reveste os ossos, assim a graça 
reveste a base legal da expiação. 
15.A verdadeira justiça pela fé conduz o crente à preparação para a transladação; mais 
importante, con-duz a corporação da igreja para aquele objetivo (transladação), na mesma 
geração que a aceita. Manifestada em obediência a todos os mandamentos de Deus. 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
16.O supremo objetivo na vida é conquistar a segurança eterna, ser salvo, pois se morrermos
hoje iremos para o céu. 
17.O pecado é a conduta inaceitável à comunidade cristã popular. Ela não inclui a guarda do 
domingo ou a quebra do sábado. 
18.O arrependimento é um dever desagradável a ser cumprido no início da vida cristã. 
19.Nascido sob a lei (Gal. 4:4) significa que Cristo nasceu sob as ordenanças judaicas. 



20.A natureza e a carne de Cristo eram diferentes das nossas - Ele foi imune ou isento do 
pecado original. 
21.Cristo levou nossa culpa apenas vicariamente, não verdadeiramente. Isto é conseqüência 
do citado acima. 
22.A tentação, para Cristo, não era uma coisa real que nós temos de enfrentar. Suas 
tentações eram apenas tentações inocentes - isto é, era tentado apenas a fazer coisas que 
não seriam pecaminosas, alguns dizem, ou Ele foi tentado como foi o inocente Adão. 
23.Cristo era naturalmente bom. Sua vontade era idêntica a de Seu Pai. 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
16.O supremo objetivo na vida é estar preparado para entrar no céu, ganhar a eterna 
segurança lá. A garantia pessoal da segurança tem a mais alta prioridade. 
17.O pecado é a transgressão da lei - a definição padrão adventista. Com freqüência 
entendido superficialmen-te como mera quebra de um tabu moral. Muita ênfase sobre atos 
conhecidos de pecado. 
18.Temos um conceito nebuloso de arrependimento. O arrependimento é considerado 
inconsistente com a felicidade e a felicidade é o objetivo do cristão. Cair sobre a Rocha é 
ridículo. Muita oposição à cruz do crente. O ego deve ser satisfeito. 
19.Nasceu sob a lei em Gal. 4:4 significa que Cristo nasceu sob a lei cerimonial judaica (cf. 
comentários sobre o texto, 6SDABC, 966). 
20.A maioria de nossos escritores e teólogos agora ensinam que Cristo tomou a natureza 
sem pecado de Adão antes de sua queda no Éden. Assim Jesus tinha carne santa. 
21.Cristo levou nossa culpa vicariamente e apenas assim. Ele não podia realmente levar a 
culpa. Isto é em conseqüência da falha de entender a realidade da identidade de Cristo com 
a corporação da humanidade. 
22.Era impossível, inútil, e desne-cessário para Cristo ser verdadeira-mente tentado em 
todos os pontos como nós somos. Virtualmente o mesmo que o ponto de vista evangé-lico. 
Essa trágica compreensão in-correta resulta da ignorância genera-lizada da mensagem de 
1888. A citação acima é da Ministry Magazine, janeiro de 1961. Indubitavelmente esse ponto 
de vista exacerbou a imoralidade e o divórcio dentro da igreja. 
23.Cristo era naturalmente bom. Sua própria vontade era idêntica a de Seu Pai. Nenhum 
conflito inte-rior. Esse ponto de vista falha em apreciar a realidade da encarnação e das 
tentações de Cristo como reveladas em Mateus 26:39. 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
16.O objetivo supremo na vida é assegurar a honra e a vindicação de Cristo no encerramento
da grande controvérsia. Cristo deve receber a Sua recompensa. 
17.Tudo quanto não procede da fé é pecado ou o pecado é tudo o que não é de fé. (Lembre-
se da definição do Novo Testamento no nº 3). O pecado não é a mera quebra de um tabu, 
mas a falha em apreciar o verdadeiro caráter de Deus, revelado na cruz. 
18.O arrependimento é uma experi-ência satisfatória e feliz da realida-de. Aprofunda-se 
através da vida. Uma sempre profunda tristeza pelo pecado significa um sempre mais íntimo 
relacionamento com Cristo, que foi feito pecado por nós. O que se gloria na cruz está 
comprometido com qualquer sacrifício. 
19.Nasceu sob a lei em Gal. 4:4 significa sob a condenação da lei moral. Assim Cristo não foi
imune de nada, mas não escolheu o pecado. Ele foi ambos Substituto e Exemplo. 
20.Cristo tomou a natureza pecami-nosa do homem após a queda de Adão. Desse modo Ele 
foi enviado na semelhança da carne pecaminosa. Jesus não foi isento de nada, mas não 
escolheu o pecado. Foi ambos Substituto e Exemplo ao pecador. 
21.Cristo realmente levou a nossa culpa, embora Ele fosse sem pecado. Cristo 
verdadeiramente Se identificou conosco completamente. Seu batismo foi para o 
arrependimento. (A palavra vicário nunca foi usada por EGW, ATJ ou EJW). Cf. GCB 1901, p. 
36. 



22.Cristo foi verdadeira e severa-mente tentado em todos os pontos como nós somos, 
identicamente conosco, não meramente como foi o inocente Adão. Ele foi tentado de dentro 
como nós somos, embora sem pecado. Ele conhece a plena força de qualquer tentação que 
qualquer filha ou filho caído de Adão pode sentir - não há ninguém que Ele não possa 
socorrer. Heb. 2:18. 
23.A justiça de Cristo não era natural, mas pela fé. Ele teve de negar a Sua própria vontade a
fim de seguir a vontade de Seu Pai, pois Sua vontade natural era oposta a de Seu Pai. João 
5:30; 6:38. 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
24.Especificamente, cristo não foi exemplo ou norma na área  de sexualidade. (Para um 
exemplo deste ponto de vista ver painel de discução em Christianity Today, 21.7.1967.) 
25.Devido a um falso ponto de vista sobre a natureza de Cristo, Sua justiça é um termo sem 
sentido. O ponto de vista calvinista limita  Sua justiça à substituição e ignora a realidade de 
Seu exemplo para nós. 
26.Nenhum conceito qualquer que seja da purificação do santuário celestial como uma obra 
paralela ou consistente com a justiça pela fé. Não têm conhecimento do caminho para o 
Santíssimo, e não podem ser beneficiados pela intercessão de Jesus ali. Primeiros Escritos, 
261. 
27.Nenhum conceito qualquer que seja da purificação do santuário celestial. Virtualmente 
ignorância total. 
28.Pecar e se arrepender é a ordem do dia até que Jesus retorne. 
29.A síndrome pecar e arrepender-se está no cerne do romanismo: o pecado é perpetuado. 
Na realidade, o conceito popular evangélico é o mesmo, porque o orgulho espiritual é a 
essência do entendimento deles de vencer o pecado. (Onde não haja verdadeira guarda do 
sábado não pode haver verdadeiro descanso do eu. 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
24.Não há praticamente nenhuma referência na literatura adventista contemporânea sobre a
possibilidade de Cristo ser tentado no campo da sexualidade. Parece chocante pensar que 
Ele foi um ser sexual normal. 
25.A justiça de Cristo é um termo familiar para nós, mas nossa confusão sobre a natureza de 
Cristo torna o conceito nebuloso. É geralmente admitido que Cristo era bom porque Ele tinha 
uma herança genética diferente da nossa. É boa a nossa sorte de que Ele seja um milionário 
moral que pode cobrir nossos débitos morais para nós. Teremos de nos manter pecando, pelo
menos inconcientemente. Mantenhamos nosso seguro pago através de confiar e estamos 
cobertos. 
26.A maioria de nosso povo não tem nenhum conceito da purificação do santuário como uma
obra vital para a genuína justiça pela fé, ou intima-mente relacionada com ela. Relu-tância de
pregar a verdade do santu-ário por receio de identificar-se com ramificações ou com o 
chamado perfeccionismo. 
27.Quase inexistentes apresentações contemporâneas da purificação do santuário, como 
tendo um efeito prático na experiência cristã, com poucas exceções de controvérsias 
recentes inspiradas pela mensagem de 1888. 
28.A ênfase popular é sobre a impossibilidade de viver sem pecar. Isto é devido à concepção 
errônea prevalecente sobre a natureza de Cristo e do descuido sobre a verdade do santuário. 
29.Graça barata é o único resultado possível de prevalecer confusão a respeito da natureza 
de Cristo, do preconceito contra a perfeição do caráter cristão, do eclipse da cruz, e da 
negligência da purificação do santuário. 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
24.Não vacila em apresentar Cristo como completamente relevante. Ele verdadeiramente 
veio na carne. As definições claras sobre a tentabilida-de de Cristo estão nos Salmos 



Messiânicos. Se Ele não for um Salvador completo, Ele não pode socorrer os que são assim 
tentados. Essa é a mensagem que o cristão moderno necessita. 
25.A justiça de Cristo é a norma para cada pessoa em sua circunstância particular em 
qualquer momento. Em outras palavras, através da rendição aos princípios da cruz, Cristo 
enfrenta nossos problemas particulares doravante pela completa vitória sobre o pecado e o 
eu. Esta é a Sua justiça ─ é algo revelante para nós. Verdadeiramente, a partir de agora 
Cristo nos libertou de modo que nunca tenhamos necessidade de pecar novamente. A chave 
é  a fé verdadeira e genuína. Cristo é ambos Exemplo e Substituto. 
26.É verdadeiramente impossível entender o tipo de justiça pela fé que preparará um povo 
para a vinda do Senhor, sem ter um claro discerni-mento da verdade do santuário em sua 
fase final. De outro modo ambas as doutrinas são estéreis. 
27.O verdadeiro cerne na mensagem de 1888 é a purificação do santuário. Isto resulta no 
efeito prático da remoção dos pecados do coração dos crentes. A corrente de pecado que flui 
para dentro do santuário deve ser interrompida em sua fonte - os corações do povo de Deus. 
28.A perfeição do caráter não é somente o objetivo; está facilmente disponível tão logo o 
povo de Deus tenha a fé de Jesus. A única dificul-dade é a ignorância da verdadeira justiça 
pela fé ou a rejeição dela. 
29.Justiça pela fé impõe um padrão extremamente elevado - mesmo o do próprio Cristo. A 
vida de perfeita entrega que Ele viveu na semelhan-ça da carne pecaminosa se torna o 
padrão ou norma para os que têm a fé de Jesus. Quando essa obra for realizada, a purificação
do santuário celestial está concluída. Cristo vê o Seu caráter perfeitamente refletido em Sua 
igreja. 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
30.I João 2:1 nos diz para não pecarmos, mas virtualmente nos dá licença para pecar. Jesus 
como nosso advogado ajusta as coisas com o Juíz, o Pai. 
31.É uma virtude afirmar, "Eu estou salvo". Esta é uma idéia confusa, freqüentemente 
associada com um trágico orgulho espiritual e um falso senso de segurança à luz de Mateus 
7: 21-23. Conseqüência direta de inteira ênfase egocêntrica. 
32.O interesse egocêntrico prevale-cente torna impossível pensar em se arrepender senão 
dos próprios pecados; e o motivo para o arre-pendimento é a segurança pessoal. 
33.Manter a vida cristã é uma coisa muito difícil, requerendo a obser-vância de muitas regras.
34.Diferenças doutrinárias são inevi-táveis. 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
30.I João 2: 1 nos diz para não pecarmos, como a seguradora nos diz para não termos um 
acidente. Mas como deslizamos mais cedo ou mais tarde, então fiquemos certos de que 
estamos cobertos pela apólice do Advogado. Muitas vezes a idéia que o nosso povo tem é 
que Cristo é nosso Advogado que pleiteia com o Juiz para nos deixar impunes. Não podemos 
esperar mais que vitória sobre pecados conhecidos. A partici-pação em pecados desco-
nhecidos implica ser inevitável até a volta de Jesus. (Exemplos bíblicos de pecados 
desconhecidos são a crucificação de Cristo e a perpetuação do orgulho de Laodicéia). 
31.Difundido ensino de nosso povo afirmar "Estou salvo" em contradi-ção de Parábolas de 
Jesus, 155. Conseqüência da influência da Cruzada Universitária para Cristo, e das técnicas 
de Explosão do Evangelismo do Rev. Kennedy. 
32.O interesse egocêntrico prevale-cente torna impossível encarar o arrependimento senão 
para os próprios pecados. A motivação dominante é o interesse pela própria salvação 
pessoal. Isto de certo nega o verdadeiro espírito de arrependimento. Nenhuma real simpatia 
com Cristo é possível. 
33.O mesmo. A ênfase é colocada na dificuldade de permanecer cristão. Expectativa 
desencorajadora. Tudo depende de segurarmos a mão de Deus. Impressão dada de que Deus
não se importa se O deixamos. Manter a nossa pressa ou gravidade fará espatifarmo-nos no 
solo (uma apresentação popular). 
34.A idéia comum é que a unidade perfeita é impossível até que o Senhor venha. 



O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
30.No contexto, I João 2:1 diz que o propósito do sacrifício de Cristo é para Seu povo deixar 
de pecar. E isto é para se tornar efetivo quando Seu povo compreende o princípio da culpa 
corporativa - e vê o seu relacionamento com os pecados do mundo inteiro. Assim o interesse 
de João era pela obra que a purificação do santuário deve fazer. O Pai, o Filho e o Espírito 
Santo estão unidos para capacitar os crentes a vencer como Cristo venceu. Isto de certo 
inclui a vitória sobre todo o pecado, mas isto nunca é conscientemente reivindicado ou 
concebido. (Isto não é o chamado perfeccionismo fanático, nem centrado no eu, mas é 
inteiramente pela fé). 
31.Quem vê Cristo como Ele é verdadeiramente, é liberto de todo o interesse egocêntrico por
sua própria segurança. Está completamente consciente de sua própria pecamino-sidade, 
nunca mesmo pensando em reclamar perfeição ou segurança (realmente a mesma coisa). 
Seu centro de interesse: como pode honrar seu Salvador agora e sempre. É atraído pela 
glória da justiça de Cristo sem ter ansioso interesse por sua própria recompensa. Em com-
pleto acordo com Parábolas de Jesus, 155. Isto proporciona paz verdadeira. 
32.O arrependimento e o batismo de Cristo introduz um interesse mais amplo - culpa e 
arrependimento cor-porativos. Vemos a nós mesmos cul-pados de fato pelos pecados do 
mun-do inteiro. Isto torna possível um efetivo amor como o de Cristo. Também torna possível 
uma identi-dade com Cristo como aquela que uma esposa verdadeira e compre-ensível sente
por seu esposo. O arrependimento corporativo angaria a compreensão e simpatia ativas do 
povo de Cristo com Ele em Sua obra de encerramento da expiação. O eu cessa de ser o 
centro de interesse. 
33.Tudo depende em crermos que Deus nos ama, respeita e valoriza 
tanto que Ele está se segurando em nossa mão. O que faz a vida cristã parecer difícil é o 
desprestígio da mensagem da justiça de Cristo. O amor de Cristo nos constrange e torna a 
vida centrada no eu doravante impossível. 
34.Unidade perfeita é a norma numa igreja que tenha a fé do NT. Desne- cessárias, p.e., 
idéias contrárias sobre entendimento profético. 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
35.Cristianismo é um relacionamen-to com a Pessoa de Cristo. Muito sentimentalismo está 
incluído. 
36.Não há concepção clara do fim da comissão evangélica, nem do amadurecimento do grão 
ou do caráter da preparação para a vinda de Cristo. 
37.O tempo para a segunda vinda de Cristo está predeterminado pelo Pai. (Um conceito 
calvinista). Nada pode apressar ou retardar o tempo do segundo advento, pois isto alteraria a
"soberana vontade" de Deus. 
38.Se a volta de Cristo é desejada, é por causa do desejo de recompensa. 
39.O consenso é mais importante do que a verdade. Eis por que guardam o domingo em 
lugar do sábado do Senhor. 
40.Muita confusão sobre o contraste entre o velho e o novo concertos; idéia do 
dispensacionalismo ampla-mente mantida. Obediência aos dez mandamentos é viver o velho
concerto. 
41.Muita exultação de que "Deus está operando maravilhosamente por eles" nos modernos 
reavivamentos tais como Charles Finney, Pearson e Hanna Whitall Smith, Andrew Murray, 
Moody, Billy Sunday, Billy Grahan, Cruzada Universitária, "Explosão de Evangelismo", etc. 
(Conferir Primeiros Escritos,261, O Grande Conflito, 464). 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
35.Justiça pela fé, um relacionamen-to com a Pessoa de Cristo, idêntico aos evangélicos. "A 
carne para nada aproveita". Ênfase no relacionamen-to físico conduz ao emocionalismo, 



misticismo. Retratos de Cristo não ajudam. "Falar de Cristo sem a Palavra conduz ao 
sentimentalismo." (EGW). 
36.Podemos crer e pregar a justiça pela fé sempre tão claramente e poderosamente por 
muitas décadas e ainda a comissão evangélica não ser concluída. (Ver R&H , Justiça pela Fé, 
p. 3; Olson, pp.236-239). 
37.Até muito recentemente, a idéia prevalescente era (e é ainda forte-mente defendida) que 
o tempo para a vinda de Cristo está predeterminado, e o Seu povo não a pode nem abreviar 
nem alongar. 
38.A vinda de Cristo é desejada principalmente pelos velhos, pelos doentes e aleijados por 
artrite ou morrendo de câncer. Sua volta é desejada para que "possamos ir para o lar de 
glória". 
39.O consenso é tão importante, que a verdade pode esperar quase inter-minavelmente. A 
maioria não pode estar errada. Se nossas convicções diferem da maioria organizada, 
devemos suprimi-las ou sufocá-las. 
40.Muita confusão; mesmo algum dispensacionalismo endossado. A raiz do velho concerto 
não é discernida; muita ênfase em empenhar e prometer obediência aos dez mandamentos 
(especialmente para as crianças). 
41.Deus operou e está operando "maravilhosamente" na maioria desses "modernos 
reavivamentos". Nosso povo freqüentemente é insta-do a assistir esses encontros e ministros
são enviados a centros evangelísticos não-adventistas para instrução em como apresentar a 
justiça pela fé. Isto cria séria confusão. A implicação é que Babilônia está pregando o 
"evangelho eterno", pelo menos tão significativamente. 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
35.A justiça pela fé não é um relacionamento com a Pessoa de Cristo, pois Ele foi 
pessoalmente para o céu. Mas Ele enviou Seu Espírito Santo, e é através Dele que 
conhecemos a Cristo pela Sua Palavra. Não há sentimentalismo na justiça pela fé. 
36.Crer e pregar a justiça pela fé é claramente catalizar a igreja e o mundo numa única 
geração e terminar a comissão evangélica. 
37.Cristo deseja vir; Ele está pronto para vir, Ele virá tão logo Sua noiva se prepare para dar-
Lhe as boas vindas. Em outras palavras, Cristo alegremente virá quando quer que realmente 
queiramos que Ele venha. Querer que Ele venha segue de um entendimento da justiça pela 
fé. 
38.Simpatia por Cristo, um desejo que Ele receba Sua recompensa e experimente Sua plena 
vindicação, e um desejo de ver o fim dos sofri-mentos do mundo são as reais razões por 
querer apressar o Seu retorno. 
39.A genuína justiça pela fé sempre foi inicialmente aceita por uma minoria. A verdadeira fé 
do Novo Testamento comunica uma coragem que não teme a maioria ou o poder que esta 
possa empunhar. Conduz a suportar a cruz com Cristo. 
40.A raiz do velho concerto foi a promessa do povo sem fé para obe-decer. Deus nunca nos 
pediu para fazer tal promessa para Ele; isto gera a escravidão através do conhe-cimento de 
promessas quebradas. Em vez disso, Ele nos pede para crer em Suas promessas para nós. 
41.Interesse e sério cuidado. Jones e Waggoner estavam convencidos de que Deus dera uma 
única mensagem da justiça pela fé à Igreja Adventista do Sétimo Dia, e que "Babilônia está 
caída" e não entende a mensagem. 

O Ponto de Vista 

Evangélico Popular 
42.Revivalistas (promotores de cam-panha de reavivamento religioso) talentosos têm sido a 
fonte da vida espiritual nessas igrejas por mais de 140 anos. 
43.A doutrina da justificação pela fé recebida como um legado dos reformadores do século 
XVI. 



44.As igrejas evangélicas eviden-ciam nenhuma necessidade para uma melhor compreensão 
da justiça pela fé. Muita satisfação-própria e orgulho espiritual. Pouco atentos à mensagem 
laodiceana. "Nós estamos salvos". 
45.Pouco senão nada atentos à nossa participação na crucificação de Cristo, devido a nossa 
natural inimizade contra Deus. 
46.A igreja é suposta estar preparada, pelo menos "os santos", para a vinda de Cristo ou o 
"arreba-tamento" a qualquer momento. Qualquer um que está "salvo" está preparado. 

O Ponto de Vista Atual 

Adventista do Sétimo Dia 
42.Especialmente, os seguintes envagélicos não-adventistas receberam de Deus a mesma 
mensagem que Ele deu aos adventistas em 1888: Moody, Murray, McNeil, Simpson, Gordon, 
Holden, Meyer, Waugh, McConkey, Scroggle, Howden, Smith, McKensie, McIntosh, Brooks, 
Dixon, Kyle, Morgan, Needham, A.T. Pierson, Seiss, Thomas West, "e um grande número de 
outros" (cf. Froom,319-320). 
43.A mensagem de 1888 sobre a justificação e justiça pela fé vieram dos "credos das igrejas 
protestantes da época" (Cf. Pease, 138,139). 
44.Muito pouca necessidade expres-sa por mais entendimento e aprecia-ção da justiça pela 
fé. Os ministros geralmente sentem que eles a enten-dem e a pregam adequadamente, 
mesmo poderosamente. "Nós enten-demos justiça pela fé; somente não a vivemos como 
devíamos!" As obras são necessárias, não a fé. "Esqueça-mos 1888, e trabalhemos 
arduamen-te." 
45.O mesmo ponto de vista geral e popular é que "nós" aceitamos a justiça pela fé na época 
de 1888. Somente uns poucos insignificantes no final a rejeitaram, menos de dez. Assim, 
pouco ou nada atentos à necessidade por uma experiência da "expiação final". 
46.Num sentido único, a IASD está se tornando cada vez melhor com relação à doutrina e à 
experiência da justiça pela fé (Pease, p. 227). Froom concorda; agora que nossos pontos de 
vista trinitarianos são idênticos aos dos credos de Calcedônia e de Atanásio, estamos prontos
ou quase prontos para a Chuva Serôdia (Froom, Movement of Destiny, 283-286, 314-319). 

O Ponto de Vista de 1888 
de Jones e Waggoner, endossado 

por Ellen G. White 
42.Jones e Waggoner especificamen-te não receberam sua mensagem ao ler com atenção 
outros autores ou comentários ou credos, mas da Bíblia. A "visão" de 1882 de Waggoner o 
convenceu de que Cristo crucificado é o coração das três mensagens angélicas; ambos os 
mensageiros evidenciaram refrescante independência de escritos de outros autores. Sua 
mensagem é distintamente diferente das de outros vários revivalistas evangélicos. 
43.Discernimentos que fizeram a mensagem de 1888 única não vieram dos "Credos das 
igrejas protestantes da época" mas da inspiração direta do Espírito Santo sobre "as mentes 
de homens divinamente apontados", que tinham "credenciais do céu" (EGW). Isto é evidente 
do fato que a mensagem de 1888 da justiça pela fé relacionava aquela verdade à purifi-
cação do santuário, uma verdade que nenhuma igreja não-adventista ou "credo" tem noção. 
Apenas superficialmente a mensagem de 1888 parece equiparar-se aos "credos das igrejas 
protestantes". 
44.Senso muito agudo de que a mensagem laodiceana é pertinente. Nosso problema 
primário não é viver a verdade, mas verdadeiramente crer nela. A verdadeira "fé opera..." Se 
genuinamente crermos, genuinamente viveremos. "Justiça pela fé" significa o que ela diz - se
tivermos verdadeira fé, a justiça se torna uma realidade na vida. 
45.Jones e Waggoner tiveram uma viva compreensão que o início da Chuva Serôdia tinha 
sido rejeitado por seus pares e contemporâneos em grande maioria. O problema básico é o 
mesmo como o que existiu no Calvário - inimizade contra Deus. Necessidade sentida pela 
expiação final. 
46.Latente inimizade contra Deus e necessidade pela expiação final foram as reais questões 
na conferên-cia de 1888 e seguintes. Nenhuma palavra de E.G. White ou de Jones e 
Waggoner sugerindo que a doutrina trinitariana fosse o verdadeiro problema. O amor do eu 



foi o problema, não o semi-arianismo. O último teria sido rapidamente cuidado se o primeiro 
tivesse sido vencido. O arrependimento denominacional deve vir antes de a Chuva Serôdia 
poder ser reconhecida e recebida. 

RESUMO DA DOUTRINA DA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ 
                    A doutrina verdadeira da justificação pela fé e da justiça de Cristo, baseada na 
Bíblia e no Espírito de Profecia de Ellen G. White, A.T. Jones e E.J. Waggoner, tem os seguintes
pontos essenciais: 

                    1)O sacrifício de Cristo foi real e efetivo em favor de todo o mundo, tal que a 
única razão para que alguém possa perder-se é escolher resistir a graça salvadora de Deus. 
Para os que finalmente forem salvos, foi Deus quem tomou a iniciativa; no caso dos perdidos,
foram eles que tomaram a iniciativa. A salvação é pela fé; a condenação é pela descrença. 

                    2)Dessa forma o sacrifício de Cristo justificou legalmente "a todo o homem", e 
literalmente salvou o mundo da prematura destruição. Todos os homens devem mesmo a sua
vida física a Jesus Cristo, quer creiam quer não creiam. Cada fatia de pão está estampada 
com a cruz de Cristo. Quando o pecador ouve e crê no puro evangelho, ele é justificado pela 
fé. Os perdidos deliberadamente negam a justificação que Cristo já efetivou por eles. 

                    3)A justificação pela fé é assim muito mais do que uma declaração legal de 
absolvição; quando é aceita ela muda o coração pela ação do Espírito Santo. O pecador 
recebe agora a expiação, que é a reconciliação com Deus. Uma vez que é impossível ser 
verdadeiramente reconciliado com Deus sem ser reconciliado com a Sua santa lei, segue-se 
que a verdadeira justificação pela fé faz com que o crente se torne obediente a todos os 
mandamentos de Deus, inclusive às leis da saúde. 

                    4)Esta obra maravilhosa é realizada através do ministério do novo concerto em 
que o Senhor realmente escreve Sua lei no coração do crente. A obediência é amada, e a 
nova motivação - glorificar e honrar a Cristo e levar a salvação aos outros - transcende o 
temor de perder-se ou a esperança da recompensa em ser salvo (essas motivações 
autocentradas são, como Paulo diz, estar sob a lei). A fé de Abraão, que implica completa 
submissão à vontade de Deus, habilita-nos a viver sob o novo concerto, enquanto multidões 
de cristãos vivem hoje sob o velho concerto porque o interesse centrado no eu é a sua 
motivação. O velho concerto foi a promessa do povo de ser fiel; sob o novo concerto a 
salvação vem por crermos nas promessas de Deus para nós, não por Lhe fazermos 
promessas. 

                    5)O amor de Deus é ativo, não meramente passivo. Como o Bom Pastor, Cristo 
está ativamente buscando a ovelha perdida. A nossa salvação não depende de nossa busca 
do Salvador mas de nossa crença de que Ele está procurando por nós. Aqueles que 
finalmente estão perdidos continuam a resistir e desprezar a atração do amor de Jesus. Esta 
é a essência da descrença. 

                    6)A fé verdadeira implica em inteira submissão e entrega de nossa vontade a 
Deus. Tendo essa fé genuína é fácil ser salvo. O pecado, embora seja a transgressão da lei de
Deus, é um constante resistir à Sua graça. Uma vez que Cristo já pagou o castigo pelo 
pecado de todo o homem, a única razão por que finalmente alguém pode ser condenado é a 
contínua descrença, uma recusa de apreciar a redenção conseguida por Cristo na cruz e 
ministrada por Ele como Sumo Sacerdote no Santuário Celestial. O verdadeiro evangelho tira 
o véu dessa descrença e conduz a um arrependimento efetivo, que prepara o crente para o 
retorno de Cristo. O orgulho, o louvor e a lisonja dos seres humanos são inconsistentes com a
verdadeira fé em Cristo, mas são sinais seguros da descrença predominante, mesmo dentro 
da igreja. 

                    7)Para buscar a humanidade perdida, Jesus percorreu todo o caminho, tomando 
sobre Si e assumindo a natureza caída e pecaminosa do homem após a queda de Adão. Isto 
Ele fez para que pudesse ser tentado em todos os pontos como nós somos, embora não 
tivesse pecado e demonstrasse perfeita justiça "na semelhança da carne pecaminosa." 
Justiça é uma palavra que nunca se aplicou a Adão em seu estado não caído, nem aos anjos 
inocentes. Só pode significar uma santidade obtida por Cristo no 



conflito com o pecado na carne humana caída, e triunfou 
sobre ele. Assim, a mensagem da justiça de Cristo  está enraizada neste ponto de vista único
da caída natureza humana de Cristo. Se Jesus tivesse tomado a natureza sem pecado de 
Adão antes da queda, o termo "justiça de Cristo" seria uma abstração sem significado. O 
ensino de que Cristo somente tomou a natureza inocente de Adão antes da queda é um 
legado do catolicismo e do protestantismo apóstatas, a insígnia do mistério da iniquidade 
que mantém Cristo muito distante e não "perto, à mão". Quem prega que Cristo não veio na 
carne humana caída é anticristo. I João 4: 3. 

                    8)Dessa forma, nosso Salvador "condenou o pecado na carne" da humanidade 
caída. Isto significa que Ele declarou ilegal o pecado; o pecado se tornou desnecessário à luz 
de Seu ministério. É impossível ter a verdadeira fé de Cristo e continuar pecando. Não 
podemos excusar continuar pecando ao dizer que somos "apenas humanos" ou que "o diabo 
fez que eu pecasse". Ser verdadeiramente "humano" é ser como Cristo no caráter, pois Ele 
foi e é plenamente humano tanto quanto divino. 

                    9)Segue-se que o único elemento de que o povo de Deus necessita a fim de se 
preparar para o retorno de Cristo é aquela fé genuína de Jesus Cristo. Mas isto é 
precisamente o que a igreja carece. Ela se imagina doutrinariamente e experimentalmente 
"rica e aumentada em bens", quando de fato seu pecado básico é uma patética descrença. 
Justiça é pela fé; é impossível ter fé e não demonstrar justiça na vida, porque a fé opera por 
amor e purifica a alma. Falhas morais e espirituais são o fruto de perpetuar hoje o pecado da 
descrença do antigo Israel através da confusão de uma falsa justiça pela fé. 

                    10)A aceitação da justificação pela fé e da justiça de Cristo produz no crente 
profundo e genuíno arrependimento e envolve uma completa transformação da vida e do 
caráter. Ela tem por fruto a santificação, decorrente de uma profunda comunhão com Jesus e 
Sua palavra. É uma mensagem de graça abundante, consistente com a purificação do 
Santuário Celestial, uma obra dependendo da limpeza completa do coração do povo de Deus 
na terra. 

                    Resumindo os conceitos essenciais da mensagem da justiça de Cristo 
pela fé: a justificação legal e a efetividade dela que é pela fé; as gloriosas boas novas dos 
dois concertos; o imenso poder de Cristo para salvar do pecado contínuo;  Sua semelhança 
conosco em tomar nossa natureza pecaminosa caída, mas sem pecar; a iniciativa do Espírito 
Santo em salvar o perdido; a iniciativa do Bom Pastor em buscar Sua ovelha perdida; a 
possibilidade de vencer todo o pecado assim como Cristo venceu em nosso favor; a certeza 
de uma geração final refletindo a perfeição do caráter de Cristo; a relação prática da 
purificação do santuário celestial à da purificação dos corações humanos; a fé genuína leva à
obediência voluntária a todos os mandamentos de Deus; a motivação de interesse pela glória
e honra de Cristo e pela salvação dos outros, que transcende a busca auto centrada de 
recompensa e de evitar a punição; a realidade do perdido tomar a iniciativa para estar 
perdido; e a verdade de que o sacrifício de Cristo realizou muito mais do que uma mera 
provisão que nada faz a não ser que façamos alguma coisa - Ele deu o Seu sangue pelo 
mundo, assim o mundo deve sua vida presente a Jesus, a genuína fonte de amor e alegria. A 
mensagem da justificação pela fé e da justiça de Cristo reivindica o caráter puro, perfeito e 
amoroso de Deus perante o universo, e deve chamar a atenção do mundo inteiro antes da 
volta de nosso Senhor e Salvador Jesus Cristo. "Eis a paciência dos santos, os que guardam 
os mandamentos de Deus e a fé de Jesus." Apoc. 14: 12.

RESUMO DA DOUTRINA DA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ

                    A doutrina verdadeira da justificação pela fé e da justiça de Cristo, baseada na 
Bíblia e no Espírito de Profecia de Ellen G. White, A.T. Jones e E.J. Waggoner, tem os seguintes
pontos essenciais: 



                    1)O sacrifício de Cristo foi real e efetivo em favor de todo o mundo, tal que a 
única razão para que alguém possa perder-se é escolher resistir a graça salvadora de Deus. 
Para os que finalmente forem salvos, foi Deus quem tomou a iniciativa; no caso dos perdidos,
foram eles que tomaram a iniciativa. A salvação é pela fé; a condenação é pela descrença. 

                    2)Dessa forma o sacrifício de Cristo justificou legalmente "a todo o homem", e 
literalmente salvou o mundo da prematura destruição. Todos os homens devem mesmo a sua
vida física a Jesus Cristo, quer creiam quer não creiam. Cada fatia de pão está estampada 
com a cruz de Cristo. Quando o pecador ouve e crê no puro evangelho, ele é justificado pela 
fé. Os perdidos deliberadamente negam a justificação que Cristo já efetivou por eles. 

                    3)A justificação pela fé é assim muito mais do que uma declaração legal de 
absolvição; quando é aceita ela muda o coração pela ação do Espírito Santo. O pecador 
recebe agora a expiação, que é a reconciliação com Deus. Uma vez que é impossível ser 
verdadeiramente reconciliado com Deus sem ser reconciliado com a Sua santa lei, segue-se 
que a verdadeira justificação pela fé faz com que o crente se torne obediente a todos os 
mandamentos de Deus, inclusive às leis da saúde. 

                    4)Esta obra maravilhosa é realizada através do ministério do novo concerto em 
que o Senhor realmente escreve Sua lei no coração do crente. A obediência é amada, e a 
nova motivação - glorificar e honrar a Cristo e levar a salvação aos outros - transcende o 
temor de perder-se ou a esperança da recompensa em ser salvo (essas motivações 
autocentradas são, como Paulo diz, estar sob a lei). A fé de Abraão, que implica completa 
submissão à vontade de Deus, habilita-nos a viver sob o novo concerto, enquanto multidões 
de cristãos vivem hoje sob o velho concerto porque o interesse centrado no eu é a sua 
motivação. O velho concerto foi a promessa do povo de ser fiel; sob o novo concerto a 
salvação vem por crermos nas promessas de Deus para nós, não por Lhe fazermos 
promessas. 

                    5)O amor de Deus é ativo, não meramente passivo. Como o Bom Pastor, Cristo 
está ativamente buscando a ovelha perdida. A nossa salvação não depende de nossa busca 
do Salvador mas de nossa crença de que Ele está procurando por nós. Aqueles que 
finalmente estão perdidos continuam a resistir e desprezar a atração do amor de Jesus. Esta 
é a essência da descrença. 

                    6)A fé verdadeira implica em inteira submissão e entrega de nossa vontade a 
Deus. Tendo essa fé genuína é fácil ser salvo. O pecado, embora seja a transgressão da lei de
Deus, é um constante resistir à Sua graça. Uma vez que Cristo já pagou o castigo pelo 
pecado de todo o homem, a única razão por que finalmente alguém pode ser condenado é a 
contínua descrença, uma recusa de apreciar a redenção conseguida por Cristo na cruz e 
ministrada por Ele como Sumo Sacerdote no Santuário Celestial. O verdadeiro evangelho tira 
o véu dessa descrença e conduz a um arrependimento efetivo, que prepara o crente para o 
retorno de Cristo. O orgulho, o louvor e a lisonja dos seres humanos são inconsistentes com a
verdadeira fé em Cristo, mas são sinais seguros da descrença predominante, mesmo dentro 
da igreja. 

                    7)Para buscar a humanidade perdida, Jesus percorreu todo o caminho, tomando 
sobre Si e assumindo a natureza caída e pecaminosa do homem após a queda de Adão. Isto 
Ele fez para que pudesse ser tentado em todos os pontos como nós somos, embora não 
tivesse pecado e demonstrasse perfeita justiça "na semelhança da carne pecaminosa." 
Justiça é uma palavra que nunca se aplicou a Adão em seu estado não caído, nem aos anjos 
inocentes. Só pode significar uma santidade obtida por Cristo no 
conflito com o pecado na carne humana caída, e triunfou 
sobre ele. Assim, a mensagem da justiça de Cristo  está enraizada neste ponto de vista único
da caída natureza humana de Cristo. Se Jesus tivesse tomado a natureza sem pecado de 
Adão antes da queda, o termo "justiça de Cristo" seria uma abstração sem significado. O 
ensino de que Cristo somente tomou a natureza inocente de Adão antes da queda é um 
legado do catolicismo e do protestantismo apóstatas, a insígnia do mistério da iniquidade 



que mantém Cristo muito distante e não "perto, à mão". Quem prega que Cristo não veio na 
carne humana caída é anticristo. I João 4: 3. 

                    8)Dessa forma, nosso Salvador "condenou o pecado na carne" da humanidade 
caída. Isto significa que Ele declarou ilegal o pecado; o pecado se tornou desnecessário à luz 
de Seu ministério. É impossível ter a verdadeira fé de Cristo e continuar pecando. Não 
podemos excusar continuar pecando ao dizer que somos "apenas humanos" ou que "o diabo 
fez que eu pecasse". Ser verdadeiramente "humano" é ser como Cristo no caráter, pois Ele 
foi e é plenamente humano tanto quanto divino. 

                    9)Segue-se que o único elemento de que o povo de Deus necessita a fim de se 
preparar para o retorno de Cristo é aquela fé genuína de Jesus Cristo. Mas isto é 
precisamente o que a igreja carece. Ela se imagina doutrinariamente e experimentalmente 
"rica e aumentada em bens", quando de fato seu pecado básico é uma patética descrença. 
Justiça é pela fé; é impossível ter fé e não demonstrar justiça na vida, porque a fé opera por 
amor e purifica a alma. Falhas morais e espirituais são o fruto de perpetuar hoje o pecado da 
descrença do antigo Israel através da confusão de uma falsa justiça pela fé. 

                    10)A aceitação da justificação pela fé e da justiça de Cristo produz no crente 
profundo e genuíno arrependimento e envolve uma completa transformação da vida e do 
caráter. Ela tem por fruto a santificação, decorrente de uma profunda comunhão com Jesus e 
Sua palavra. É uma mensagem de graça abundante, consistente com a purificação do 
Santuário Celestial, uma obra dependendo da limpeza completa do coração do povo de Deus 
na terra. 

                    Resumindo os conceitos essenciais da mensagem da justiça de Cristo 
pela fé: a justificação legal e a efetividade dela que é pela fé; as gloriosas boas novas dos 
dois concertos; o imenso poder de Cristo para salvar do pecado contínuo;  Sua semelhança 
conosco em tomar nossa natureza pecaminosa caída, mas sem pecar; a iniciativa do Espírito 
Santo em salvar o perdido; a iniciativa do Bom Pastor em buscar Sua ovelha perdida; a 
possibilidade de vencer todo o pecado assim como Cristo venceu em nosso favor; a certeza 
de uma geração final refletindo a perfeição do caráter de Cristo; a relação prática da 
purificação do santuário celestial à da purificação dos corações humanos; a fé genuína leva à
obediência voluntária a todos os mandamentos de Deus; a motivação de interesse pela glória
e honra de Cristo e pela salvação dos outros, que transcende a busca auto centrada de 
recompensa e de evitar a punição; a realidade do perdido tomar a iniciativa para estar 
perdido; e a verdade de que o sacrifício de Cristo realizou muito mais do que uma mera 
provisão que nada faz a não ser que façamos alguma coisa - Ele deu o Seu sangue pelo 
mundo, assim o mundo deve sua vida presente a Jesus, a genuína fonte de amor e alegria. A 
mensagem da justificação pela fé e da justiça de Cristo reivindica o caráter puro, perfeito e 
amoroso de Deus perante o universo, e deve chamar a atenção do mundo inteiro antes da 
volta de nosso Senhor e Salvador Jesus Cristo. "Eis a paciência dos santos, os que guardam 
os mandamentos de Deus e a fé de Jesus." Apoc. 14: 12.

Índice Anotado

PREFÁCIO - p. 3 
Autores mantêm convicção que mensagem é cura final para o pecado 
ASD's carecem de clara concepção sobre Dia celestial da Expiação 
Proliferam grupos desviados e independentes 
A verdade plena requer arrependimento e reforma 
Deus não permitirá que a denominação apostate completamente 

O QUE DIZIA A MENSAGEM DE 1888? - p. 3 
Dez pontos 

SIGNIFICADO DA MENSAGEM HOJE - p. 4 



CAPÍTULO UM - p. 5 

POR QUE REEXAMINAR NOSSO PASSADO ADVENTISTA? - p. 5 
O movimento adventista não prosperou como deveria 
Deus não pode vindicar pessoas mornas 
Plano de redenção depende da hora final 

A RAZÃO É EVIDENTE - p. 5 
Preparação especial para a segunda vinda. 
A fé de Abraão não foi em vão 

FRACASSO: UM INIMAGINÁVEL DESVIO DO PROGRAMA DE DEUS - p. 5 
Deve haver resposta de fé da nossa parte 
O povo de Deus deve retificar toda falha 
Incompreensão oficial da história 
Necessidade de investigação integral 

ARREPENDIMENTO E DIA DA EXPIAÇÃO - p. 6 
Purificação do santuário depende da compreensão da história 
Enfermidade de mornidão remonta a 1888 
Como o Calvário 1888 é mais do que evento histórico 
Ressentimento indica guerra contra o Espírito Santo 

PERCEPÇÃO MAIS NECESSÁRIA DO QUE MAIS PALAVRAS - p. 7 
Defrontar a verdade não é ser crítico 
A história precisa levar-nos a um confronto 
A Igreja precisa decidir entre um Senhor e outro -- Baal 

CAPÍTULO DOIS - p. 8 

O PECADO DE DEIXARMOS NOSSO PRIMEIRO AMOR - p. 8 
Jesus era precioso para os crentes de 1844 
IASD concebida em amor e obra do Espírito Santo 
Devoção por Jesus substituída por amor ao eu 
Sistema de verdade destuído de fé em Jesus 
Vindicação coletiva tornou-se esperança, em lugar de busca a Cristo 
Legalismo é o resultado 

COMO NOSSA MORNIDÃO COMEÇOU - p. 8 
Perdido "primeiro amor", sem apreciação de Seu amor sacrificial 
Ressentimento contra ministério de EGW 
Habilidade para discernir obra do Espírito Santo dissipa-se 
Previsão de insulto ao Espírito Santo em 1888 
Sobrevivência do movimento na dependência do ministério de EGW 
O lugar da cruz nos confundiu 

CRESCIMENTO Vs. PROGRESSO - p. 9 
Grande crescimento acobertou verdadeiro estado espiritual 
Auto-estima e complacência toma conta de relatório 
Mensagens de EGW em agudo contraste 
Falta de maturidade espiritual bem destacada 
Propósito básico do desenvolvimento de caráter 
Propósito secundário de missões mundiais 
Segundo propósito garantido quando primeiro alcançado 
Amor próprio faz perder visão do verdadeiro entendimento 
Registros estatísticos usurpam fé e zelo 

O REMÉDIO SIMPLES DE DEUS PARA UM SÉRIO PROBLEMA DENOMINACIONAL - p. 10 
Deus enviou dois jovens agentes 
EGW deleita-se com a mensagem deles 
Afirmado que Deus enviou a verdade, Cristo nas mensagens 

NOSSO PROBLEMA HOJE - p. 10 



Mornidão, orgulho denominacional é problema gigantesco 
Chave para entender mentiras em verdadeira apreciação de 1888 
Bênçãos valiosíssimas descatadas, Espírito Santo insultado 

CAPÍTULO TRÊS - p. 11 

O ALTO CLAMOR QUE VIRÁ DE MODO SURPREENDENTE - p. 11 
Chuva serôdia, alto clamor a ser luz crescente 
Prevaleceu falso otimismo 
Obra de Deus não reconhecida 
Ministros experientes a serem deixados de lado 

A DIVINA ESCOLHA DE MENSAGEIROS - p. 11 
Espírito preparando dois homens jovens 
Jones e Waggoner chamados de "Mensageiros do Senhor" 
EGW aprovou a mensagem 
EGW percebe que mensagem prepararia para a segunda vinda 

COMO O ALTO CLAMOR NÃO FOI RECONHECIDO - p. 12 
A mensagem dada era a terceira mensagem angélica 
A "mensagem" era o começo, não a aceitação presumida 
Oficiais responsáveis da Igreja destacados na oposição 

                    Insulto ao Espírito Santo não cometeu pecado imperdoável 
EGW prosseguiu a ministrar indicando sua crença 
AS CHAMADAS "FALTAS" DOS MENSAGEIROS 

NÃO DESCULPAM A REJEIÇÃO DA MENSAGEM - p. 13 
Rejeição da luz é sempre inescusável 
Os agentes pareciam falhos 
Irmãos experientes melindrados com apoio de EGW 
EGW avalia situação, "ódio e desprezo aos mensageiros" 
"Faltas" de Jones e Waggoner perpetuadas por escritores atuais 
Criticar "mensageiros" é endossar seus opositores contemporâneos 
EGW condenou caça a falhas 
EGW considerou um privilégio ficar ao lado dos mensageiros 

A VERDADEIRA RAZÃO POR QUE A MENSAGEM FOI REJEITADA - p. 15 
Presumido equivocadamente que irmãos aceitaram de coração a mensagem 
Mensagem para conclusão da obra tornou-se início de longa demora 

ONDE ESTAVAM OS "ALGUNS" - p. 15 
Os "alguns" eram o corpo de irmãos influentes da direção 
Judeus recusaram a Cristo por não corresponder a suas expectativas 
Mensagem de 1888, bem mais que nova ênfase  de doutrina negligenciada 
Rejeitado amor de Cristo que transforma corações 

CAPÍTULO QUATRO - p. 17 

ACEITAÇÃO OU REJEIÇÃO: EM BUSCA DE UM ENFOQUE MAIS NÍTIDO - p. 17 
Impossível apreciar tema de 1888 à parte da sua verdadeira história 
A questão é se a liderança a aceitou 
Rejeição da mensagem pela liderança negada por Froom 
Presidente e vice-presidente concordam quanto a não rejeição 
Secretário dos Depositários EGW garante que mensagem foi aceita 
EGW reiteradamente compara rejeição de líderes à de Cristo pelos judeus 

OS JUDEUS NEGAM TEREM REJEITADO O MESSIAS - p. 18 
Evasão ao fato: mensagem foi início da chuva serôdia e alto clamor 
Alegado que somente poucas pessoas sem importância resistiram 
Froom, Spalding, Christian, Olson, concordam quanto à não rejeição 
Seus relatos diferem marcadamente do que diz EGW 

FOI A MENSAGEM ACEITA OU REJEITADA? - p. 18 



Presidente da AG diz que a história de 1888 assinalou uma "derrota" 
Daniells insiste não ter havido amplo reavivamento  denominacional 
EGW declara que a época foi de vitória para Satanás 
Assembléia de AG de 1893 confirma rejeição 

SIGNIFICATIVA EVIDÊNCIA INSPIRADA - p. 19 
EGW diz que ninguém dos dirigentes queria ficar ao lado da mensagem 
Anos mais tarde, 1896, refere-se à "obra satânica em Mineápolis" 

UM APELO POR SIMPLES HONESTIDADE - p. 20 
Daniells reconhece declarações de EGW sobre líderes 
22 declarações de EGW revelando desdém e resistência de líderes 
Cronologia da rejeição: 1892, 1893, 1895, 1896, 1897 

A HISTτRIA DOS REAVIVAMENTOS PτS 1888 - p. 21 
Persiste corrente subterrânea de antagonismo 

A PRESSÃO CONTRA O REAVIVAMENTO - p. 22 
EGW viu problema da liderança e apelou para confiança em Deus 
Liderança viu demonstração do Espírito Santo, mas "odiou" a mensagem 

"EXATAMENTE COMO OS JUDEUS" - p. 23 
"Ai dos fariseus" aplicado à liderança 

NOSSA HISTτRIA DE CABEÇA PARA BAIXO - p. 24 
Historiadores presumem "reavivamento", mas história aponta outra coisa 
Advertência ao mundo dependia de aceitação 

HÁ BOAS NOVAS NA HISTτRIA DE 1888! - p. 24 
Uma batalha foi perdida, mas não a guerra 
Satanás deseja que sejamos enganados sobre nossa história de 1888 

CONCLUSÃO - p. 24 
Historiadores sinceros em proclamar a gloriosa vitória de 1888 
Críticos dizem que a igreja agora está em condição de desesperança 
Isto não é verdade; Israel nunca se tornará Babilônia 
δs vezes a história será vista em seu verdadeiro peso 
O fogo foi extingüido, a luz apagada por instrumentalidades humanas 
Mensagem da justiça de Cristo não acatada, mas guerra não está perdida 
Esta geração precisa reconhecer fatos e retificar erro trágico 

NOTA ADICIONAL AO CAPÍTULO QUATRO - p. 26 

O TESTEMUNHO DOS ARQUIVOS DA ASSOCIAÇÃO GERAL - p. 26 
Documentos dos arquivos atestam testemunho de EGW sobre atitude negativa 
Cartas do Secretário da AG revelam "antagonismo" 

UM LAMPEJO POR TRÁS DAS CENAS NA VELHA BATTLE CREEK - p. 26 
Plano para ocultar fatos desmascarado por Waggoner 
Secretário da AG não pode ver "mensageiros" à luz de como EGW os via 
Arquivos confirmam Jones e Waggoner sob oposição em Battle Creek 

URIAS SMITH DEFENDE SUA REJEIÇÃO DA MENSAGEM - p. 28 
Oposição de Urias Smith lógica, erudita, aparentemente razoável 
Deve haver Urias Smiths na Igreja hoje 
Inimizade ferrenha impediu bons irmãos de  reconhecer o Espírito Santo 

CAPÍTULO CINCO - p. 29 

O PROBLEMA FUNDAMENTAL: COMO AVALIAR A MENSAGEM DE 1888 - p. 29 
Erro da rejeição baseado em erro de má compreensão 
Confusão sobre "doutrina" e "terceira mensagem angélica em verdade" 
Froom insiste sobre "mesma... ênfase" dada fora do adventismo 
Era a mensagem a mesma ensinada pelos Reformadores Protestantes? 
(1) Não pode ser, pois senão negamos a posição protestante histórica 
(2) Se mesma, pregaram os Reformadores a "terceira mensagem angélica"? 



Posições oficialmente endossadas anulam singularidade da mensagem 

REITERAÇÃO DA POSIÇÃO SOBRE 1888 - p. 30 
A mensagem de 1888 não foi mera reiteração de Lutero ou dos  pioneiros 
"Começo" da concepção madura do "evangelho eterno" 
Pretendido pelo Divino Autor para amadurecer primícias para  Deus e Cordeiro 
Rejeição eclipsou compreensão prática da purificação do santuário 

O QUE ELLEN WHITE VIA NA MENSAGEM DE 1888 - p. 30 
EGW tinha mensagem como "preciosa" e nunca antes pregada claramente 
Mensagem não foi previamente compreendida pelos irmãos 
EGW discutiu a verdade do santuário em conexão com a mensagem de  1888 
Irmãos rejeitaram apelo para "mudanças decididas", recusaram avançar 

A LUZ DE 1888 E O COMEÇO DA LUZ MAIOR - p. 32 
A mensagem de 1888 foi o começo da mensagem do quarto anjo 
Este fato é ignorado por nossos historiadores 

A LUZ APAGADA DO ALTO CLAMOR - p. 32 
Chuva serôdia desprezada e rejeitada impede chuvas adicionais 
EGW declara que Cristo bateu à porta mas retirou-Se 

A FONTE DE INCOMPREENSÃO REFORMACIONISTA - p. 33 
Por décadas a mensagem de 1888 descartada como "nova luz" 
Mensagem foi uma revelação avançada para a Igreja 
Judeus oram pelo Messias; ASD pela chuva serôdia, ambos rejeitam história 

CAPÍTULO SEIS - p. 35 

A REJEIÇÃO DE ELLEN WHITE EM 1888 - p. 35 
Bênção celestial retida por reação negativa à mensagem 

(1) O ESPÍRITO SANTO FOI INSULTADO - p. 35 
Recebimento do Espírito Santo implícito em recebimento da mensagem 
EGW enfática, Espírito Santo insultado 
O caráter coletivo dos ASD afetado negativamente por nossa história 

(2) JESUS CRISTO FOI REJEITADO E INSULTADO - p. 36 
"Se rejeitais os mensageiros delegados de Cristo, rejeitais a Cristo" 
Prestigiados historiadores da Igreja lançam desprezo a mensageiros 
Questão não é "doutrina", mas "O que pensais vós de Cristo?" 
"O universo... testemunhou o desumano tratamento dado a Jesus" 

O MINISTÉRIO DE EGW FOI DESPRESTIGIADO - p. 37 
"Meu testemunho foi ignorado" 
"Rebelião . . . dura, ousada e decidida em denunciar". 
Irmãos estavam instintivamente opondo-se ao amor de Cristo 
"Há aqueles que desprezam os homens e a mensagem" 

UMA GLORIOSA CAÇA AO TESOURO DESPREZADA - p. 39 
Acusações de "posições extremadas" lança aspersão injustificada  sobre EGW 
Assembléia de 1893 reconhece "põe de lado este profeta com o resto" 
"Reconhecestes [EGW]... agora diferente Tal como a nação judaica" 

(4) O EXÍLIO DE ELLEN WHITE NA AUTRÁLIA - p. 39 
"O Senhor não esteve dirigindo nossa saída da América" 
"Não pude obter um raio de luz quanto à saída da América" 
Waggoner sofreu exílio semelhante na Inglaterra 

OS ANOS DA DÉCADA DE 1890 TERIAM UMA MENSAGEM PARA A DÉCADA DE 1990? - 
p. 40 
A história de 1888 é tão distorcida que gera ainda atitude negativa 
Hoje a alienação do coração é mais sutil, sofisticada, bem sepultada 
Sem o Espírito Santo, incapaz de discernir verdade do erro 

CONCLUSÃO - p. 41 



Somente defrontando a verdade podemos preparar-nos para testes futuros 
Contínua resistência de século impediram o Dom, mesmo com nossas orações 

CAPÍTULO SETE - p. 42 

UM EXAME MAIS DETIDO DAS "CONFISSÕES" - p. 42 
Confissão praticamente extorquidas por evidência forçosa 
Confessores mais tarde agiram contrariamente a suas confissões 
Bem pouca franca reconciliação que levou a união fraternal 
Nenhuma evidência de abafar o Espírito Santo foi revertida 
Confessores não recobraram essência da mensagem para proclamá-la bem 

POSIÇÕES CONTEMPOR∞NEAS DAS CONFISSÕES PτS-1888 - p. 42 
Posição predominante é que "temos" a mensagem, portanto a  proclamamos 

HÁ PROBLEMAS COM ESTA POSIÇÃO - p. 43 
Onde há evidência de que a mensagem e luz foram reconquistadas? 
Por que "obra" não concluída após tempo de confissão e arrependimento? 
Por que EGW insiste com declarações até 1901, com líderes em oposição 

O TESTEMUNHO DE NOSSA HISTτRIA - p. 43 
Urias Smith, redator e autor capaz, é oponente persistente 
EGW o tem por responsável por influência negativa em larga escala 
Sua fé na obra de EGW não é forte, e lança essa influência 

COMO ALGO SAIU DOS TRILHOS - p. 44 
Concorda com a luz, mas falha em agir segundo esta 
Sabemos hoje que otimismo do redator era infundado 
Repetidamente seguida linha diametralmente oposta à verdade presente 
Redator indispôs-se abertamente com Waggoner e Jones na Review 
A questão é a proclamação da mensagem do alto clamor 
"Nunca poderão reconquistar o que perderam" 

CONCLUSÃO - p. 46 
Sinceros, amoráveis irmãos entenderam errado a situação em B Creek 
Urias Smith, protótipo do ASD conservador descrente nunca mudou 
"Topos" da descença cortado, "raízes" deixadas intactas 
Em alguns casos posições oficiais hoje idênticas à oposição em 1888 
Concepções erradas iguais levam relatórios estatísticos a nos iludir 
Confusão sobre mensagem espalha transgressão em todos os departamentos 
Purificação do santuário celestial requer obra complementar no coração 
Poder necessário é luz, complementação do evangelho conseqüência 

CAPÍTULO OITO - p. 48 

UM MOVIMENTO EM CRISE: A ASSEMBLÉIA DE 1893 - p. 48 
Assembléia da AG de 1893 segue-se em importância à de 1888 
A mensagem de 1888 foi tema de importância dominante 

PREVISÃO DE GRANDE PERIGO - p. 48 
"Deus retirará o Seu Espírito a menos que Sua verdade seja aceita" 
Oradores reconheceram seriedade sem precedentes 
Falha em aceitar resultaria em aceitação de falsa luz 

LIÇõES DE ISRAEL "ESCRITAS PARA NOSSA ADMOESTAÇÃO - p. 49 
Luz recebida é bênção, mas sabedoria própria a torna "um veneno" 
Escritores compararam Israel em Cades-Barnéia com história de 1888 
1893 corresponde a tentativa posterior de capturar "terra prometida" 
Esforços de Israel falham; assim o falso entusiasmo de 1893 falha 

OS ESTUDOS DE A.T.JONES - p. 50 
Jones apresentou vinte e quatro estudos, "Mensagem do Terceiro Anjo" 
Falava humildemente de "nossas" falhas, "nossa" descrença e  carências 
Jones apresentava uma obra genuina e sólida do Espírito Santo 



CAPÍTULO NOVE - p. 53 

UMA FALSA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ: SEMEANDO A SEMENTE DA APOSTASIA - p. 53 

           (A Assembléia da Associação Geral de 1893, Parte II) 
Rejeição da luz de 1888 abriu caminho para falsas idéias 
Jones lembrou à assembléia que mente voltada ao eu torna-se a  de Satanás 
Analisado desenvolvimento mediante paganismo, romanismo, espiritismo 
Posição católica contrastada com Caminho a Cristo 
Essência do romanismo é o culto ao eu 
Contrafação exposta, O Segredo Cristão de Uma Vida Feliz 
Ensinos derivados de Fenelon, místico católico 

ESTUDOS DE W.W.PRESCOTT - p. 54 
Série de sermões sobre "A Promessa do Espírito Santo" 
Prescott requer severamente que os irmãos se endireitem 
Mensagens revertem à motivação egocêntrica das obras 
Apresentações confusas impediram aceitação da verdadeira mensagem 

UM ESFORÇO PARA RESOLVER O IMPASSE - p. 55 
Estudos de Prescott trazem confusão que desequilibrou até Jones 
Audiência levada a crer: recebe o Espírito por presumir e  reivindicar 
Tese desenvolvida: receber o Espírito s/conhecimento ou arrependimento 

JONES CONFUSO - p. 57 
Ambos não reconhecem: chuva serôdia retirada, Israel volta a vaguear 
Profecias desafortunadas feitas que nunca ainda tiveram cumprimento 
Prescott predisse manifestação dos dons do Espírito 
Prescott e Jones enganados por alegações infundadas 

PREDIÇÕES DA APOSTASIA DE PRESCOTT - p. 57 
Não parecia conhecer meio seguro de distinguir verdade do erro 
Década seguinte negra com incêndios e panteísmo 

CONCLUSÃO - p. 58 
Assembléia de 1893 assinala fim da era 1888 
Presumida "grande vitória" não explica demora posterior de um século 
Assembléia de 1950 segue pressupostos de 1893, reclamar Espírito 
EGW havia advertido: "Mudam líderes e não o sabem" 

CAPÍTULO 10 - p. 60 

POR QUE JONES E WAGGONER PERDERAM O RUMO? - p. 60 
Grande mistério na história ASD por que ambos falharam depois 
Opinião popular é de que eram radicais, extremos já em Mineápolis 
Tal posição choca-se com elogios de EGW a eles 
Mensagem e mensageiros sutilmente descartados e opostos até hoje 

UMA PROVIDÊNCIA MISTERIOSA - p. 60 
Julgar que o Senhor cometeu erro estratégico é impensável 
Jones e Waggoner expulsos por persistente oposição irracional 
EGW lança culpa final "em grande medida" sobre irmãos 
Deus permitiu triste evento como teste p/confirmar "nossa" descrença 
Juízo investigativo requer que Igreja veja a verdade da mensagem 

A NATUREZA PROFUNDAMENTE ARRAIGADA DA OPOSIÇÃO - p. 60 
Irmãos "sempre prontos para mostrar... que divergiam" de W e J 
Dois homens falaram positiva e fortemente, melindrando o ego de alguns 
Personalidade de Jones e Waggoner tornou-se pedra de tropeço 

A CARGA PESSOAL QUE JONES E WAGGONER SUPORTAVAM - p. p. 61 
J e W sabiam ser mensagem de Deus, começo do alto clamor para o fim 
O pecado deles, perda de fé na corporação da Igreja e seus líderes 
EGW sentia que pressão poderia ser mais do que eles podiam suportar 



Falha tendia a confirmar impenitência da liderança 
Falha citada hoje como evidência de que mensagem de 1888 é perigosa 

QUAL FOI O PROBLEMA DE A.T.JONES? - p. 63 
Uma carta de EGW fora do contexto citada contra Jones 
"Sonho" de EGW aceito, seguindo-se humilde arrependimento 
Carta declarava serem suas posições corretas, como "nossa posição" 
Escritos de Jones não dizem que "as obras de nada valem" 
Jones desviado por influência de Prescott 

NENHUM PECADO É JAMAIS ESCUSÁVEL - p. 63 
Falha de J e W manteve gerações futuras alheias a respeito idólatra 
EGW insistia em que implacável perseguição fora causa básica da queda 
Sabiam ser "começo" do alto clamor, insuficiente para santificação 

COMO HOMENS BONS PODEM PERDER O SEU RUMO - p. 64 
Ofício do presidente da AG não justifica o ferir a irmãos 
A promoção de J e W da constituição de 1901 mal entendida p/presidente 
Presidente nega acusação de "poder imperial" por EGW 
Jones desafiou delegação a mostrar que era contra organização 
Derrota de J e W em 1903 provavelmente iniciou final amargura humana 
"Credenciais celestes"de Jones p/anunciar "alto clamor", não admistrar 

O ESPÍRITO DE 1888 E A TRAGÉDIA DE KELLOG - p. 65 
EGW afirma que Dr Kellog era verdadeiramente convertido em Mineápolis 
EGW diz: Apostasia de Kellog em grande medida é nossa responsabilidade 
O "maná" de 1888 fora rejeitado e estragou-se, triste história 

CONCLUSÃO - p. 67 
Waggoner reconheceu "bondade superior dos irmãos" 
Não podia entender por que Deus lhe deu a luz 
Jones morreu com confiança na mensagem adventista 
A mensagem deles reimpressa propiciaria grande visão do puro evangelho 

CAPÍTULO ONZE - p. 67 

AS CRISES "ALFA" E "ΦMEGA" - p. 67 
Crise de panteísmo quase destrói IASD no princípio do século passado 
Engano seguido por rejeição da luz, inalterável lei da história 
O que falhamos em crer, devemos aprender por desvios que criamos 

A HISTτRIA DO ALFA DO INÍCIO DO SÉCULO 19 ILUSTRA ESTE PRINCÍPIO - p. 67 
O Senhor não força p/temor, mas espera nossa desilusão, vence com amor 
Advertido em Mineápolis: seguir a Cristo ou cair sob senhorio de  Satanás 
Inimigo buscou chance de confundir nosso entendimento 
Daniells reconheceu em 1926 advertência justificada, inimigo venceu 
Enganos "alfa" eficazes por causa da rejeição anterior da luz 

O PERIGO DA IMPACIÊNCIA - p. 68 
Deus teve que alterar Seus propósitos, p/manter o passo com o Seu povo 
Críticos humanos impacientes, atraso por causa da Igreja 
Fim do desvio, Igreja sentirá verdadeiro arrependimento 

"A IGREJA TODA" VERSUS "A IGREJA TODA" - p. 69 
Toda a Igreja reavivada após o "peneiramento", não antes 
Compreensão de nossa história necessária para atingir essa meta 

O FUNDAMENTO DA HERESIA PANTEÍSTA - p. 69 
Arrogância do coração humano torna-se terreno para engano  enraizar-se 
"Olhos não ungidos com colírio celestial... entendimento cegado" 
"O fanatismo surgirá no nosso próprio meio Virão enganos" 
O panteísmo é alheio às mensagens do terceiro e quarto anjos 

A DÉCADA NEGRA DE NOSSA HISTτRIA - p. 70 



Luz que chama ao arrependimento extinta em nuvens de descrença 
O engano do "Capitão Norman", agente do diabo 
"Assustadora apostasia" com o povo de Deus, Igreja "frígida" 
Fonte de dificuldade espiritual, rejeitada chuva serôdia e alto clamor 

CAPÍTULO DOZE - p. 72 

A APOSTASIA DO PANTEÍSMO - p. 72 
Intervenção de EGW salvou a Igreja de naufragar no panteísmo 
Líderes respeitados surdos à sorte pendente da Igreja 
Sentimentos panteístas enfeitiçaram pastores, médicos 
"Atalaias... sobre os muros de Sião? Estão despertos?" 
Teste do panteísmo não é final, Satanás deve trazer "ômega" supremo 
Apresentar história pós-1888 como vitória anula lição de Kellogg 
Perda do Sanatório de Battle Creek não é o "ômega" 

ONDE JAZ A VERDADE SOBRE O "ΦMEGA" - p. 73 
"Φmega" como sendo um evento é contrário às declarações de EGW 
Ela declarou que "muitos se desviarão da fé" 
Ela disse ser o ômega um "perigo", fim do alfabeto de heresias  letais 
Quando o ômega chegasse, ela disse, "tremi por nosso povo" 
Simbolismo alfabético requer desenvolvimento de apostasia na Igreja 
EGW considerou as provas do ômega como experência após sua morte 

CONCLUSÃO - p. 74 
A verdade de nossa história passada dá esperança e confiança  p/futuro 
Longo desvio do jornadear deve conduzir com o tempo a Cristo 
Ele pôs em risco o Seu trono sobre a honestidade do Seu povo 

CAPÍTULO TREZE - p. 76 

PREDIÇõES DE ELLEN WHITE SOBRE CULTO A BAAL - p. 76 
Nossa juventude vê "inadequações específicas" no adventismo de hoje 
O verdadeiro líder da IASD não é a Associação Geral, mas Cristo  mesmo 
Igreja é insensível porque falso cristo usurpou lugar do verdadeiro 
"Pontos Distintivos" adventistas a prevalecer, ou sem razão  p/existir 

REJEIÇÃO DA MENSAGEM DE 1888 CONDUZ AO CULTO A BAAL - p. 76 
Após 1888 EGW viu "grande perigo" no coração da obra 
Mera crença num "Ser Supremo" insuficiente no Dia da Expiação 
Dado o fracasso de 1888, descrença do antigo Israel nos afligiria 
Baal seria nossa escolha 
Satanás tenta destruir singularidade da missão deste povo 
Muitos se apresentam em nossos púlpitos com tocha de "falsa  profecia" 

O QUE É O CULTO A BAAL? - p. 77 
As predições de EGW do culto a Baal preocupam seriamente hoje? 
Baal, o deus dos cananeus, significa "o senhor" 
Chocantes semelhanças entre religião de Israel e paganismo atual 
Apostasia no tempo de Elias gradual,  não notada por mais de um século 
Culto ao eu disfarçado como culto de Cristo é culto a Baal 
Atual culto ao amor próprio é oposto à devoção a Cristo 
Busca p/ascenção, promoção, prestígio, poder, motiva profetas de  Baal 
Culto a Baal se intromete onde prevalece motivação egocêntrica 

COMO JEREMIAS CONFRONTOU O CULTO A BAAL - p. 78 
Culto a Baal é apostasia sutil, líderes e povo tentam negá-lo 
Culto apóstata foi combinado com verdadeira adoração ao Senhor 
Líderes religiosos da nação auxiliados e propagaram apostasia 
Palavra do Senhor veio a Elias, que não buscou ser mensageiro 

BABILÔNIA CONTINUOU A CAIR? - p. 78 



Ignorância tenta jovens a pensar que IASD é meramente opção  religiosa 
Luz plena da mensagem do terceiro anjo mantida longe do mundo 
Queda de Babilônia suspensa, dependendo da proclamação  do alto clamor 
Serva do Senhor insiste: culto a Baal infiltrou-se no Israel moderno 
Recorremos a igrejas populares por inspiração sem discernir  distinções 

A MENSAGEM DE 1888 E O DIA DA EXPIAÇÃO - p. 79 
Queda de Babilônia ainda não completada, somente estágios iniciais 
Alienação do cristianismo, ignorância do ministério do Sumo  Sacerdote 
Resultado: "Satanás... tentando levar em frente obra de Deus" 
(1) Cristãos em 1844 rejeitaram mensagem de três anjos diferentes 
(2) Deus não pode culpar atuais descendentes dos rejeitadores de  1844 
(3) Preparo para 2a vinda requer conhecimento das três mensagens 
(4) Substituição deve mudar, povo deve vencer como Ele venceu 
(5) Falso cristo espalha influência por falsas reformas 
(6) "Besta" aparecerá como salvador, insta marca p/impedir  destruição 
(7) Juntos: Entendimento da mensagem de 1888 e ministério celestial 

POR QUE A MENSAGEM DO TERCEIRO ANJO EM VERDADE É NECESSÁRIA - p. 80 
A mensagem do 3o anjo apresenta o Salvador tentado em tudo como nós 
Quem segue o ministério do Sumo Sacerdote aprecia três verdades únicas 
(a) A perpetuidade da lei de Deus, incluindo o santo sábado 
(b) A não-imortalidade da alma 
(c) A purificação do santuário celestial é Dia da Expiação final 
Essas três verdades apoiam a IASD;  estão contidas na mensagem de 1888 

COMO O CULTO A BAAL NOS ROUBA NOSSA MENSAGEM DISTINTIVA - p. 81 
Satanás tem buscado ansiosamente contrafazer o amor do Novo Testamento 
O amor da contrafação ministrado pelo espírito santo da contrafação 
"Satanás entrará em qualquer porta que lhe esteja aberta" 
EGW predisse em 1889 um terrível desvio da verdade e pureza 
Cristo e Sua justiça não removidos verbalmente da experiência 
Cristo e Sua justiça não removidos conscientemente 
Cristo e Sua justiça seriam removidos inconscientemente 
"Conduzidos por um falso espírito... seguindo ao capitão errado" 

CONCLUSÃO - p. 81 
Apreciação da cruz de Cristo leva o eu a ser crucificado com Ele 
Impotência espiritual desorienta membros ASD, promove dissidências 
IASD não é Babilônia; culto a Baal é doença estranha, pode ser  curada 
"Honestidade e política não operarão juntas na mesma mente" 
Há ressurreição com Cristo quando amor pecaminoso do eu é  crucificado 

CAPÍTULO QUATORZE - p. 83 

DE 1950 A 1971 - p. 83 
Este manuscrito preparado em 1950 para Comissão da Associação Geral 
Desde então, convicção  cresce quanto a haver difundida fome espiritual 
Somente dias após assembléia de 1888 EGW "nos" comparou aos judeus 
Profeta discerne resultado de 1888: comparado a re-crucifixão 
Comparação com judeus penetra o coração do plano de salvação 
Desde 1950 esforço conjugado p/publicar idéia de que 1888 foi  vitória 
Solução não em criticar liderança da Igreja, mas no arrependimento 

1950 - p. 83 
1888 Re-Examinado comprovou que "nós" tomamos rumo errado em  1888 
O apelo foi rejeitado firmemente e oficialmente 
Manuscrito de algum modo duplicado e distribuído em vários continentes 

1952 - p. 84 
Conferência bíblica realizada na Igreja de Sligo, 1-13 de set de 1952 



Presid da AG alega: verdade de 1888 apresentada c/maior poder em 1952 
Se verdade, que aconteceu com as bênçãos que disso devia resultar? 
Apresentações não contêm mensagem de 1888 
Mensagens e mensageiros endossados por EGW não considerados em 1952 
Boa conferência, mas chuva serôdia e alto clamor não evidentes em 1952 
Prossegue ampla distribuição espontânea de 1888 Re-Examinado 

1958 - p. 85 
Reação da AG: Avaliação Adicional de "1888 Re-Examinado" 
Autores acusados: "distorção dos fatos",  "manuscrito...  prejudicial" 
Preparada resposta de 70 páginas: Uma Resposta a  "Avaliação Adicinal" 
Retirado Avaliação Adicional, não mais disponível 

1962 - p. 85 
Sérias questões continuam durante outros quatro anos 
Pela Fé Somente publicado em 1962, visando a "apresentar os fatos" 
(a) Obra não reconhece mensagem de 1888 como "começo" da chuva serôdia 
(b) Referência a mensagem de 1888 como mera "doutrina" da justificação 
(c) Pergunta: Igrejas evangélicas tinham as três mensagens  angélicas? 
(d) IASD torna-se mais evangélica: que mensagem? 
(e) "Reavivamento do fim do século se extinguiu": prova da rejeição 

1966 - p. 85 
Perguntas dos membros da Igreja prosseguem 
Depositários de EGW publica livro de Olson: Through Crisis to  Victory 
Propósito do livro: combater "conclusões desorientadoras" 
(a) Cartas de EGW não indicam "vitória" ou "anos de progresso" 
(b) Livro tenta estabelecer: mensagem não "oficialmente rejeitada" 
Boletim da AG de 1893 fala definitivamente de voto tomado 
A própria EGW menciona voto de rejeição 
Voto de rejeição não registrado porque EGW o proibiu 
(c) Olson minimiza oposição; conflito com EGW e testemunhas da época 
(d) Conclusão penosa: pastores acesos, membros é que "negligenciam" 

1969 - p. 86 
Pease publicou seqüela: A Fé que Salva, a respeito de 1888 
(a) Novamente evasão da singular mensagem dos três anjos 
(b) Oposição não séria, nenhum voto, arrependimento, mensagem  apoiada 
(c) Nada dito por J e W seria melhor do que o que foi dito por EGW 
Se verdade, por que o Senhor enviou J e W como Seus mensageiros? 
(d) AG de Milwaukee de 1926 tida como mais importante do que a de 1888 
Essa posição logicamente lança Igreja em confusão, nenhum reavivamento 

CAPÍTULO QUINZE - p. 89 

DE 1971 A 1987 EM DIANTE - p. 89 
700 páginas publicadas até então negando necessidade de arrependimento 
700 páginas adicionais em Movimento Predestinado por L E Froom 
É garantida total fidelidade na resposta à acusação de Daniells 
Escrito pelo erudito em história na Igreja de maior prestígio 
Livro passado em revista como "história não confiável" 
(a) Toma posição oposta a Daniells quanto à história de 1888 
(b) Ninguém capaz de ver as "provas documentais" de Froom 
Aceitação assegurada sobre autoridade de testemunhas invisíveis 
Declara categoricamente não ter havido rejeição, sem uma prova  sequer 
Relatórios escritos de testemunhas contradizem asserções de Froom 

A "TESTEMUNHA INIGUALÁVEL" p. 90 
(c) Froom declara que EGW permanece suprema em avaliar 1888 
11 páginas dedicadas a EGW; nenhuma citação para apoiar sua premissa 



(d) Alista mais de 200 ítens de EGW, mas são só comentários do autor 
(e) 12 páginas de sentençãs de EGW, mas abafadas por idéias do autor 
(f) Centenas de "documentos de fontes" mas nenhuma é citada 
(g) Século de história indica chuva serôdia não aceita como EGW  disse 
(h) Como Olsen, Froom exonera ministério e liderança; culpa leigos 
(i) Afirma que EGW "regozijou-se" com aceitação, mas não o confirma 
Atitude do presidente da AG é "evidência determinativa" 
Evidência de EGW totalmente ausente em seu livro 

A OPINIÃO DE ELLEN WHITE SOBRE A LIDERANÇA DE DEPOIS DE 1888 - p. 91 
EGW disse que Olsen "se aventurou a ir diretamente contrário à luz" 
"Como atalaia infiel... não considera os testemunhos" 
Contradição de Froom a EGW, e apoio oficial ao seu livro é alarmante 
Como podem os ASD ajudar outros a menos que sejam fiéis à verdade? 

1972 - p. 91 
Dr Froom desafiou autores deste manuscrito a retratarem-se de público 
Em 1972 prepararam: Uma Confissão Explícita... Devida Pela Igreja 
Reiteraram convicção: nossa história apela a arrependimento coletivo 
Oficiais instaram p/Confissão não ser publicado; seguem-se dois  fatos 

1973-1974 - p. 92 
Concílio anual-1973: Apelo ardente, mas sem saber interpretar história 
Alto clamor não reavivamento subjetivo, mas própria mensagem  objetiva 
(a) Se reavivamento morre, o Espírito Santo se teria cansado? 
(b) Alto clamor é a própria mensagem e o poder do Espírito manifestado 
Mensagem de 1888 nunca foi claramente proclamada à Igreja mundial 
Resultado do interesse de 1973-74 foi Conferência de Palmdale em  1976 
Apresentadas posições "reformacionistas", calvinistas, negando 1888 
Resultados trágicos, perda de centenas de ministros e leigos 

1984 - p. 92 
Publicação posterior tratando de 1888: Os Anos Solitários, 1876-1891 
Autor Arthur L White fala em "ênfase desproporcional" dada a 1888 
Diz que documentos e declarações arquivadas de EGW suprem dados 
O dilema é--confiança desproporcional em opiniões não inspiradas 
Repete que "nenhum voto oficial foi dado", mas GCB diz ter havido voto 
Parágrafo 8, p 396, enfaticamente nega verdade da história de 1888 
Membros da Igreja conscientes chocados com tais táticas literárias 
Como é possível eruditos e líderes passarem por alto evidência óbvia 
Endosso indiscutível à mensagem por EGW revela-se claro após um século 

1888, UM TESTE DO TEMPO DO FIM - p. 94 
Como explicar esforços oficiais desde 1950 para contradizer EGW? 
Se nossos inimigos pesquisassem esta história, estaríamos  embaraçados 
Cegueira espiritual diz ser justificação p/fé é a verdade mais difícil 
Esse entendimento distorcido nos torna "um moderno antigo Israel" 

"PARA NOSSA ADVERTÊNCIA" - p. 94 
Nossa história, importante c/travessia M Vermelho e apedr de Estevão 
A questão é--aceitaremos nossa história ou "apedrejaremos Estêvão"? 
Após um século de demora, causa em perigo, com "ômega" pendente 
Inerente à mensagem de "boas novas" está experiência da expiação final 
Anjos seguram ventos, estabilidade mundial depende da nossa fidelidade 
Obra de Deus pode ser terminada num tempo incrivelmente curto 
Requererá arrependimento dos séculos, entendimento, correção de  erros 
Experiência derradeira aguarda Igreja como a de Jesus no Getsêmani 
Cristo deixou o céu, verdadeira fé não é centrada em nossa  recompensa 
Sétima Igreja em cena nos últimos momentos; não há oitava Igreja 



Poder de Satanás partido qdo verdadeira justificação p/fé demonstrada 

APÊNDICE A - p. 96 

A.T.JONES ENSINOU A HERESIA DA "CARNE SANTA"? - p. 96 
Tentativas feitas acusam mensagem de ATJ a conduzir à "carne santa" 
(1) Se verdade, desacreditará a mensagem de 1888 
Se J e W estiverem errados, Igreja não tem por que dar atenção a  1888 
Falsidade da acusação exposta por Dr Leroy Moore em Teologia em Crise 
(2) Se Jones se desviava em 1889, EGW deve ser vista como fanática 
Endossou Jones de 1888-1896; se errada, não há como dar-lhe respeito 
(3) Satanás deseja dissuadir a Igreja de receber bênçãos espirituais 

EVIDÊNCIA CONCERNENTE δ ACUSAÇÃO CONTRA JONES - p. 96 
Suposta evidência tirada de sermões condensados no jornal 
(a) Estudo de sermões de Jones no jornal não revela tese "carne santa" 
(b) Em tempo algum após 1889, há qualquer registro apoiando tal heresia 
(c) Declaração primaria por W C White, mas concorda  c/conceito  ASD 
(d) J e W refutam fanatismo "carne santa" na virada do século 
Outro exemplo de oposição contínua à "preciosíssima mensagem" 

APÊNDICE B - p. 98 

AS COMPARAÇÕES DA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ - p. 98 
Trinta e seis comparações: A posição popular e a posição de 1888 

APÊNDICE C - p. 101 

UMA FONTE DO MITO DA ACEITAÇÃO - p. 101 
Posição popular de pessoas zelosas, mensagem aceita um século atrás 
Essa posição em conflito direto com história e declarações de EGW 
Testemunho de EGW claro, chuva serôdia, alto clamor rejeitados 
Nossa história repete a dos judeus; carecemos de arrependimento denominacional 
Filho e neto de EGW desfrutam grande estima na IASD com justiça 
Ministério de EGW único, inspirado, além de um milhar de testemunhas 
Futuro da IASD depende de resolução devida da questão 
Atitude humana conflita com "testemunho de Jesus" sem o Espírito Santo 
Imperativo agora que Igreja tenha total confiança no Esp de  Profecia 
Mornidão, fraqueza espiritual--frutos da má interpretação da  história 

APÊNDICE D - p. 103 

QUAL É O FUTURO DA IGREJA ADVENTISTA DO SÉTIMO DIA? - p. 103 
Igreja tem retardado a proclamação mundial do evangelho eterno 
Envolvimento corporativo comparado a falhas de Israel por EGW 
Já rejeitou ou rejeitaria o Senhor no futuro esta Igreja? 
Dado fiéis protestarem apostasia e se oporem, situação  desesperadora? 
Irão "almas fiéis" completar a pregação, deixando a IASD a  apostasia? 
A Igreja organizada é ainda o "remanescente" de Apoc 12? 
Ser membro da Igreja é dever válido para "almas fiéis"? 
Há diretrizes nas Escrituras e declarações de EGW 
(1) Deus quer Seu povo denominado, família, "semente" de Abraão 
(2) Embora mais profundas apostasias de Judá e Israel, Deus ainda fiel 
(3) O verdadeiro Israel sempre identificável, "em Isaque" fé de Abraão 
(4) Igreja primitiva organizada, verdadeiro Israel, Cristo por  cabeça 
(5) Cuidado de Deus pela "mulher" no deserto indica organização 
(6) Igreja ASD primitiva combateu organização, mas Esp Santo  aprovou 
Um movimento conduzido p/Esp Santo deve ser organizado,  disciplinado 
Nenhum corpo mundial de crentes cumpre remotamente Apoc 14:6-12 
Corporação formada p/Deus p/proclamação; grupos desviados não substit 
Verdadeiros ASD's preocupados com vindicação do Senhor, não recompensa 
Estão "sob a graça", nova motivação, antes que "sob a lei" 



"Peneiramento" separa do povo de Deus os interessados só em  segurança 
(7) Preocupação mesquinha "sob a lei" não aprecia justificação pela fé 
Reconhecer a Cristo como cabeça da Igreja requer submissão do  coração 
Com domínio do "poder imperial", ministros e povo buscam apoio  humano 
(8) História de 1888 mostra: Senhor enviou "começo" p/ delegados à  AG 
(9) Reorganização de 1901 tencionava fazer voltar liderança de  Cristo 
Só um sonho, "como poderia ter sido", descrença de 1888 não desfeita 
Sessão de 1903 vista como passo atrás por outros além de J e W 
(10) revisão de 1903 não levou EGW a retirar seu apoio à Igreja 
Solução não em destruir a Igreja, mas em arrependimento dentro dela 
(11) Milhões testificam: apesar das falhas a IASD levou-lhes evangelho 
Melhor esperança de êxito--Igreja que não só proclama, mas demonstra 
EGW lembra: "Deus disse que curará as feridas do Seu povo" 
"Deus não permitiria... apostatar totalmente... ser... outra igreja" 
Noiva de Cristo doente, carecendo de cura, requerida total  cooperação 
(12) Devem membros reter lealdade, apoio, dependentes de evidências 
Promessas a Israel condicionais; Deus continuou fiel, sempre esperando 
Dan 8:14, fundamento da Igreja, honra de Deus exige "será purificado" 
Esta é a questão derradeira no grande conflito 
"Quando... Quando... Quando busca a Deus... será curada" 
Dever agora é remover barreiras que impedem reformas dentro  da Igreja 

APÊNDICE E - p. 107 

BREVE ANÁLISE DAS PUBLICAÇõES DE 1987 A 1988 - p. 107 
Os Materiais de 1888 de Ellen G White 
Manuscritos e Lembranças de Mineápolis, 1888 
De 1888 à Apostasia--O Caso de A T Jones 
Adventist Review [Revista Adventista], 7 de janeiro de 1988] 
Ministry [publicação para ministros adventistas], fevereiro de 1988 
Perfeitos em Cristo,  Graça em Julgamento 
O Que Todo Adventista do Sétimo Dia Devia Saber Sobre 1888 

APÊNDICE F - p. 114 

JUSTIFICAÇÃO E JUSTIÇA PELA FÉ - P. 114 
Comparação de três pontos de vista contrastantes 

APÊNDICE G - p. 121 

RESUMO DA DOUTRINA DA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ - P. 121


	A História da Recusa pela Liderança Adventista da Doutrina da Justificação pela Fé de Jones e Waggoner   
	Índice Geral   
	Prefácio   
	1. Por Que Examinar Nosso Passado Adventista?   
	2. O Pecado de Deixarmos Nosso Primeiro Amor   
	3. O Alto Clamor que Virá de Modo Surpreendente   
	4. Aceitação ou Rejeição: Em Busca de um Enfoque Mais Nítido   
	5. O Problema Fundamental: Como Avaliar a Mensagem de 1888   
	6. A Rejeição de Ellen G. White em 1888  
	7. Um Exame Mais Detido das Confissões   
	8. Um Momento de Crise: A Assembléia da Associação Geral de 1893  
	8. Um Momento de Crise: A Assembléia da Associação Geral de 1893  
	9. Uma Falsa Justificação Pela Fé: Semeando a Semente da Apostasia
	10. Por Que Jones e Waggoner Perderam o Rumo   
	11. As Crises Alfa e Ômega
	 
	12. A Apostasia do Panteísmo
	  
	13. Predições de Ellen White Sobre o Culto a Baal
	   
	14. De 1950 a 1971
	  
	15. De 1971 a 1987 e Depois
	   
	Apêndice A
	Apêndice B
	APÊNDICE C
	UMA FONTE DO MITO DE ACEITAÇÃO
	Apêndice D
	Preview your site
	Preview your site
	RESUMO DA DOUTRINA DA JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ
	Índice Anotado

